
A Critical Analytical Study of the Concept of Obedience                  Al-JAMEI 

[ 62] 

Vol. 4 No.1 (Jan-March 2026) 

 
https://aljamei.com/index.php/ajrj 

 سیاسی فتنوں کے باب میں اطاعتِ امیر کا تصور: صحیح احادیث کی روشنی میں ایک تجزیاتی مطالعہ

A Critical Analytical Study of the Concept of Obedience to Authority in the 

Context of Political Turmoil in Authentic Hadith Literature 

 

Muhammad Abdullah Bodla 

PhD Islamic studies (Hadith wa seerah), bodla.abdullah@gmail.com 

Dr Shabir Ahmad (Abu ul Hassan) 

Ex Chairman, Department of Hadith, The Islamia University of Bahawalpur  

abul.hassan@iub.esu.pk 

Abstract 

This study critically examines the concept of obedience to authority as 

articulated in authentic Hadith literature, particularly in the context of 

political turmoil, civil strife, and governance crises. Drawing upon rigorously 

authenticated narrations from the Ṣiḥāḥ collections, the research explores the 

normative framework established by the Prophet Muhammad صلى الله عليه وسلم regarding 

obedience (ṭāʿah), disobedience, patience, and resistance. The study argues 

that prophetic guidance does not advocate unconditional or absolute 

obedience; rather, it establishes a morally conditioned obedience bound by 

adherence to divine commandments and justice. Through an analytical 

reading of key aḥādīth addressing rulers, rebellion, fitnah, and public order, 

the paper highlights the balance maintained in the Prophetic Sunnah between 

preserving social stability and upholding ethical accountability. Special 

attention is given to narrations that emphasize obedience “in what is right” (fī 

al-maʿrūf), the prohibition of obedience in sin, and the prioritization of 

preventing greater chaos and bloodshed during periods of political unrest. 

The study further critiques modern misappropriations of these aḥādīth by 

authoritarian regimes and extremist movements alike, demonstrating how 

selective readings distort the holistic Prophetic methodology. By situating 

Hadith discourse within its ethical, legal, and maqāṣid-based framework, this 

research contributes to contemporary debates on Islamic political thought, 

legitimacy of authority, and the ethics of dissent in times of political crisis. 

Keywords: Obedience to Authority; Authentic Hadith Literature; Political 

Turmoil; Islamic Political Thought; Fitnah; Governance and Ethics; 

Legitimacy of Power; Dissent in Islam 

 

 

https://aljamei.com/index.php/ajrj


A Critical Analytical Study of the Concept of Obedience                  Al-JAMEI 

[ 63] 

Vol. 4 No.1 (Jan-March 2026) 

 تمہید: سیاسی فتنوں میں اطاعتِ امیر کا مسئلہ اور اس کی علمی اہمیت

 مسئلہ یر سیاسی فتنوں کے ادوار انسانی تاریخ میں ہمیشہ سے آزمائش، اضطراب اور فکری انتشار کا سبب بنتے رہے ہیں، اور اسلامی روایت میں بھی یہ

اور دینی انحراف کا سبب قرار دیا ہے، اور  معمولی اہمیت کا حامل رہا ہے۔ قرآنِ مجید نے فتنہ کو محض فردی آزمائش نہیں بلکہ اجتماعی فساد، خونریزی

سی قرآنی بارہا اس بات کی تنبیہ کی ہے کہ اجتماعی نظم کے ٹوٹنے سے ایسے نتائج پیدا ہوتے ہیں جو فردی ظلم سے کہیں زیادہ تباہ کن ہوتے ہیں۔ ا

ر اجتماعی زندگی کو نظم و ضبط کے ساتھ قائم رکھنے کا ایک تناظر میں اطاعتِ امیر کا تصور سامنے آتا ہے، جو دراصل معاشرے کو انتشار سے بچانے او

 بنیادی ذریعہ ہے۔

کے لیے سب سے پہلے قرآنِ مجید کی ہدایات پر نظر ڈالنا ضروری ہے۔ سیاسی فتنوں میں اطاعتِ امیر کے مسئلے کو قرآن و حدیث کی روشنی میں سمجھنے 

 :قرآن میں بارہا اجتماعی فساد اور فتنہ کی خطرناک صورتوں کا ذکر ملتا ہے

 
 
ا
َ
نِ ٮ  وَاِنۡ ط

ٰ
صۡلِحُوۡا بَيۡنَهُمَا فَت

َ
ا
َ
وۡا ف

ُ
تَتَل

ۡ
مِنِيۡنَ اق

ۡ
ؤ
ُ ۡ
  ۚ  مِنَ الۡ

 
اِنۡ

َ
تۡ  ف

َ
ِ  هُمَاٮاِحۡدٰ  بَغ

ّٰ
مۡرِ اللّ

َ
ى ا

 ٰ
ءَ اِل فِىۡ 

َ
ى ت بۡغِىۡ حَتّٰ

َ
تِىۡ ت

َّ
وا ال

ُ
اتِل

َ
ق
َ
رٰى ف

ۡ
خ
ُ ۡ
ى الۡ

َ
 عَل

اِنۡ  ۚ  
َ
ءَتۡ  ف

 
ا
َ
صۡلِحُوۡا ف

َ
ا
َ
عَدۡلِ  بَيۡنَهُمَا ف

ۡ
وۡاوَ  بِال

ُ
سِط

ۡ
ق
َ
َ  اِنَّ  ۚ   ا

ّٰ
قۡسِطِيۡنَ  يُحِب   اللّ

ُ ۡ
 . الۡ

میں اور اگر تم میں سے دو گروہ آپس میں لڑ پڑیں تو ان کے درمیان انصاف کرو اور اگر ایک گروہ دوسرے کے خلاف زیادتی کرے تو پھر لڑائی "

کرنے  ان کے خلاف جنگ کرو جب تک کہ اللہ کا حکم پورا نہ ہو۔ پھر اگر وہ باز آ جائیں تو ان کے درمیان انصاف کے ساتھ صلح کر دو، اور انصاف

والے کی حمایت کرو، اور اللہ کی مدد سے قائم رہو۔" )

1

) 

مسئلہ نہیں بلکہ پورے معاشرے کو متاثر کرنے والا خطرہ ہے، اور اس سے نمٹنے  یہ آیت واضح کرتی ہے کہ سیاسی اور اجتماعی فتنہ صرف ایک ذاتی

معنوی اور  کے بجائے اندھی فرمانبرداری کے لیے اللہ تعالیٰ نے اطاعتِ امیر اور اجتماعی عدل کو لازمی قرار دیا ہے۔ اطاعتِ امیر کو قرآن میں

 کے طور پر بیان کیا گیا ہے۔ اصولی تابع داری

ہے، مگر یہ اطاعت قرآن مجید میں اہلِ ایمان کو اللہ، رسول اور اولی الامر کی اطاعت کا حکم دے کر سیاسی و سماجی نظم کی ایک واضح بنیاد فراہم کی گئی 

اصولی اور اخلاقی اطاعت ہے جو اللہ اور رسول کی اطاعت کے تابع رہتی ہے۔ اسی لیے قرآنی ہدایت  کسی اندھی فرمانبرداری کا نام نہیں بلکہ ایک

، خواہ میں اطاعتِ امیر کو مطلق اختیار کے بجائے ذمہ داری اور جواب دہی کے دائرے میں رکھا گیا ہے۔ اس قرآنی تصور کا مقصد یہ ہے کہ اقتدار

  دتی  سے ماورا نہ ہو اور اجتماعی یصلے  عدل اور ق  کے اصووںں کے مطاق  اجامم پائیں۔کسی کے پاس ہو، وہ وحی الٰہی کی بالا

اور  احادیثِ نبویہ میں سیاسی فتنوں کے حوالے سے اطاعتِ امیر کا ذکر خاص طور پر اس وقت سامنے آتا ہے جب معاشرہ داخلی خلفشار، خانہ جنگی

یسے حالات میں امت کو جذباتی ردِعمل، جلد بازی اور مسلح تصادم سے بچنے کی تلقین فرمائی اور نظمِ نے اصلى الله عليه وسلم اقتدار کی کشمکش کا شکار ہو۔ نبی کریم 

 کسی خلوق  کی اجتماعی کے تحفظ کو ایک بڑی دینی مصلحت قرار دیا۔ تاہم ساتھ ہی یہ اصول بھی واضح کیا کہ معصیت، ظلمِ صریح اور اللہ کی نافرمانی میں

 عت اور اخلاقی حدود کے درمیان ایک واضح ط  ھینچ  دیا گیا۔اطاعت جائز نہیں، یوں اطا

 :نے فرمایاصلى الله عليه وسلم احادیثِ نبویہ بھی اسی فکری بنیاد کو تقویت دیتی ہیں۔ نبی اکرم 



A Critical Analytical Study of the Concept of Obedience                  Al-JAMEI 

[ 64] 

Vol. 4 No.1 (Jan-March 2026) 

کے کہ وہ اللہ کی نافرمانی پر مجبور کرے۔" ) مسلمان پر لازم ہے کہ وہ اپنی قیادت کی اطاعت کرے، سوائے اس صورت"

2

) 

صبر، حکمت اور اجتماعی نظم کی  یہ حدیث اطاعت کے دائرہ کار اور اخلاقی حدود کو واضح کرتی ہے۔ اسی طرح ایک اور حدیث میں فتنوں کے دوران

 :پر زور دیا گیا ہے حفاظت

جو شخص فتنہ کے وقت ہاتھ اور زبان کو قابو میں رکھتا ہے، اللہ تعالیٰ اسے امن میں رکھتا ہے۔" )" 

3

)  

 ہے۔ امت کو انتشار اور تباہی سے بچانا یہ تعلیمات اس بات کی دلیل ہیں کہ اطاعتِ امیر کا اصل مقصد حکمران کی حمایت نہیں بلکہ

خلاقی شعور، سیاسی فتنوں کے بارے میں نبوی ہدایات کا ایک نمایاں پہلو یہ ہے کہ وہ محض طاقت کے توازن یا اقتدار کے استحکام پر مبنی نہیں بلکہ ا

ں کو ند ک کی طرح سلانے، زبان اور ہاتھ کو قابو میں رکھنے، اور اجتماعی صبر، حکمت اور بڑے نقصان سے بچاؤ پر زور دیتی ہیں۔ احادیث میں فتنو

 وحدت کو قائم رکھنے کی تعلیم دی گئی ہے، تاکہ اختلاف سیاسی جنگ کی صورت اختیار نہ کرے۔ اس اسلوب سے واضح ہوتا ہے کہ اطاعتِ امیر کا

 ں سے تباہی میں ونکنے س سے بچانا ہے۔اصل مقصد حکمران کو تحفظ دینا نہیں بلکہ امت کو خود اپنے ہاتھو

ر  کیا ہے۔ شیخ ابو بکر جابر الجزائری نے اپنی کتاب اردو میں اس موضوع پر تحقیق کرنے والے علما نے بھی اسی فکری توازن کو واضح ر التفاسس
س
 أي

 :میں لکھا ہے کہ

انتشار کو فتنہ کے وقت عوام کی اطاعت اور حکمران کی ذمہ داری دونوں کو اعتدال کے ساتھ سمجھنا ضروری ہے، تاکہ نہ ظلم کی راہ ہموار ہو اور نہ "

فروغ ملے۔"

4

 

 :میں کہا ہے کہ تفسیر القرآن الکریم مودودی نے اسی طرح مولانا سیّد ابو الاعلیٰ

محفوظ  اللہ تعالیٰ نے اطاعت کے اصول مقرر کیے ہیں تاکہ معاشرہ اپنے اجتماعی نظم کو برقرار رکھے اور فتنہ کے دوران دینی اور اخلاقی اقدار"

رہیں۔"

5

 

ور نہ ہی قرآن و حدیث کے اس مجموعی منہج کو سامنے رکھا جائے تو یہ حقیقت ابھر کر سامنے آتی ہے کہ اطاعتِ امیر نہ تو مطلق اطاعت کا نام ہے ا

میں عدل، استحکام اور دینی اقدار کے تحفظ کو مقدم رکھتا  بغاوت اور انارکی کی اجازت کا ذریعہ۔ بلکہ یہ ایک ایسا متوازن تصور ہے جو فتنہ کے ماحول

نہ صرف سیاسی ہے۔ اسی توازن کو نظرانداز کرنے کے نتیجے میں تاریخ میں کبھی جبر کو دینی تقدیس ملی اور کبھی انتشار کو مذہبی رنگ دیا گیا، جس سے 

 نظام بگڑا بلکہ دینی فکر بھی شدید ابہام کا شکار ہوئی۔

کے دور ان حالات میں قرآن و سنت کی روشنی میں اطاعتِ امیر کے تصور کا ازسرِنو تجزیہ ایک ناگزیر علمی ضرورت بن جاتا ہے، تاکہ سیاسی فتنوں 

کو پیشِ نظر  میں امت کے لیے ایک ایسا فکری رہنما اصول فراہم کیا جا سکے جو نہ جمود پیدا کرے اور نہ فساد کو فروغ دے۔ یہ تمہید اسی علمی ضرورت



A Critical Analytical Study of the Concept of Obedience                  Al-JAMEI 

[ 65] 

Vol. 4 No.1 (Jan-March 2026) 

 کے رکھتے ہوئے اس موضوع کو ایک سنجیدہ، اصولی اور حدیثی تناظر میں سمجھنے کی بنیاد فراہم کرتی ہے، تاکہ اطاعت، احتساب اور اجتماعی مصلحت

 درمیان صحیح توازن واضح ہو سکے۔

 صحیح احادیث میں اطاعتِ امیر کا اصولی تصور اور اس کی شرائط

نے واضح حدود اور اخلاقی صلى الله عليه وسلم ط  اصول ہے، سے  نبی کریم صحیح احادیث میں اطاعتِ امیر کا تصور اسلامی سیاسی فکر کا ایک بنیادی مگر نہایت محتا

 کے قائم نہیں شرائط کے ساتھ بیان فرمایا۔ احادیث میں امیر کی اطاعت کو دینی نظم کا حصہ قرار دیا گیا ہے، کیونکہ اجتماعی زندگی بغیر قیادت اور نظم

اپنے حکمران کی بات سنیں اور اطاعت کریں، خواہ وہ ذاتی طور پر ناپسند ہی  نے مسلمانوں کو اس بات کی تلقین فرمائی کہ وہصلى الله عليه وسلم رہ سکتی۔ رسول اللہ 

نہ جنگی اور کیوں نہ ہو، تاکہ اختلاف انتشار اور فساد کی صورت اختیار نہ کرے۔ اس اصول کا بنیادی مقصد اقتدار کو تحفظ دینا نہیں بلکہ امت کو خا

 داخلی ٹوٹ پھوٹ سے بچانا ہے۔

نے بارہا اس اصول کو واضح کیا کہ اطاعت صلى الله عليه وسلم  اطاعتِ امیر کو کبھی بھی یر روطوط  یا مطلق قرار نہیں دیا گیا۔ نبی کریم تاہم احادیثِ صحیحہ میں

 میں صرف معروف میں ہے، یعنی ایسے احکام میں جو شریعت اور اخلا  کے دائرے میں ہوں۔ معصیت، ظلمِ صریح یا اللہ کی نافرمانی پر مبنی کسی حکم

ف ناجائز بلکہ ممنوع قرار دی گئی ہے۔ اس شرط  کے ذریعے نبوی تعلیمات نے حکمران کے اختیار کو وحی کے تابع رکھا اور یہ واضح کر اطاعت نہ صر

 دیا کہ سیاسی طاقت اخلاقی قانون سے بالاتر نہیں ہو سکتی۔

س بات کی طرف اشارہ کرتے ہیں کہ نظمِ اجتماعی محض طاقت احادیث میں امیر کی اطاعت کو سننے اور ماننے کے الفاظ کے ساتھ بیان کیا گیا ہے، جو ا

نے یہ بھی فرمایا کہ مسلمان اپنے امیر کی اطاعت خوشی اور ناخوشی صلى الله عليه وسلم کے ذریعے نہیں بلکہ رضاکارانہ التزام کے ذریعے قائم رہتا ہے۔ نبی 

و ناپسند سے نہیں بلکہ اجتماعی مصلحت سے ہے۔ اس ہدایت کا دونوں حالتوں میں کریں، جس سے یہ اصول اخذ ہوتا ہے کہ اطاعت کا تعلق ذاتی پسند 

 مقصد سیاسی اختلاف کو ذاتی انا یا گروہی تعصب کی بنیاد پر تصادم میں بدلنے سے روکنا ہے۔

ور نظم سے نے ایسے حالات میں صبر، تحمل اصلى الله عليه وسلم سیاسی فتنوں کے زمانے میں اطاعتِ امیر کی اہمیت احادیث میں مزید نمایاں ہو جاتی ہے۔ نبی 

یہ تصور بار وابستگی کی تلقین فرمائی اور امت کو اس بات سے خبردار کیا کہ جذباتی ردِعمل اور مسلح تصادم بڑے فساد کا سبب بنتے ہیں۔ احادیث میں 

 سے م ل تا ہ ہے۔ یہ اصول بار سامنے آتا ہے کہ ایک ناقص یا ظالم حکمران کے ساتھ محدود صبر، اس فساد سے بہتر ہے جو اقتدار کے خلا یا خانہ جنگی

 فتنہ کے ماحول میں نقصان کے تقابلی جائزے پر مبنی ہے۔

نے امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کو ہر صلى الله عليه وسلم اسی کے ساتھ احادیث نے یہ دروازہ بھی بند نہیں کیا کہ حکمران کو بے لگام چھوڑ دیا جائے۔ نبی 

نوں پر بھی ہوتا ہے۔ صحیح احادیث میں حکمران کے سامنے ق  بات کہنے کو افضل جہاد قرار دیا گیا حال میں دینی فریضہ قرار دیا، جس کا اطلا  حکمرا

ہے، جس سے یہ واضح ہوتا ہے کہ اطاعت خاموش اطاعت نہیں بلکہ اخلاقی جرات اور اصلاح کے جذبے کے ساتھ وابستہ ہے۔ یوں اطاعت اور 

 تصور بنایا گیا ہے۔احتساب کو ایک دوسرے کا متضاد نہیں بلکہ تکمیلی 



A Critical Analytical Study of the Concept of Obedience                  Al-JAMEI 

[ 66] 

Vol. 4 No.1 (Jan-March 2026) 

نے جماعت سے وابستگی کو دین کا حصہ قرار دیا اور جماعت سے صلى الله عليه وسلم احادیث میں اطاعتِ امیر کا ایک اہم پہلو اجتماعی وحدت کا تحفظ ہے۔ نبی کریم 

نکہ قیادت کے بغیر جماعت محض علیحدگی کو گمراہی اور تباہی کا راستہ بتایا۔ اس تناظر میں امیر کی اطاعت دراصل جماعت کی اطاعت بن جاتی ہے، کیو

ایک منتشر ہجوم بن کر رہ جاتی ہے۔ اس اصول سے یہ بھی واضح ہوتا ہے کہ اطاعتِ امیر کا تعلق فرد اور ریاست کے رشتے سے زیادہ امت کے 

 اجتماعی وجود سے ہے۔

نے اسلحہ اٹھا کر صلى الله عليه وسلم لی تصور کو تقویت دیتی ہیں۔ نبی صحیح احادیث میں خروج اور بغاوت کے بارے میں جو سخت تنبیہات ملتی ہیں، وہ بھی اسی اصو

کہ مسلمانوں کے خلاف کھڑے ہونے کو سخت گناہ قرار دیا اور اسے فتنہ و فساد کا سبب بتایا۔ تاہم یہ ممانعت اس شرط  کے ساتھ بیان ہوئی ہے 

بغاوت کے درمیان ایک انتہائی نازک مگر واضح حد  حکمران صریح کفر کا ارتکاب نہ کرے جس پر واضح دلیل موجود ہو۔ اس شرط  نے اطاعت اور

 قائم کر دی ہے۔

اور احادیث کے مجموعی مطالعے سے یہ حقیقت سامنے آتی ہے کہ اطاعتِ امیر ایک وقتی یا حالات سے بے نیاز حکم نہیں بلکہ ایک اصولی، اخلاقی 

ہر اختلاف کو بغاوت میں بدلنے کی اجازت دینا۔ بلکہ صحیح احادیث امت کو  مقاصدی تصور ہے۔ اس کا مقصد نہ تو جبر کو دینی رنگ دینا ہے اور نہ ہی

 ایک ایسا متوازن راستہ دکھاتی ہیں جہاں نظمِ اجتماعی، عدل، اخلا  اور دینی وفاداری ایک دوسرے کے ساتھ ہم آہنگ نظر آتے ہیں۔

کا اخلاقی ضمیر ہے، جو اقتدار کو جواب دہ، امت کو متحد اور فتنہ کو محدود  یوں صحیح احادیث میں اطاعتِ امیر کا اصولی تصور دراصل اسلامی سیاسی فکر

کی  رکھنے کی کوشش کرتا ہے۔ یہی توازن اس موضوع کو محض فقہی بحث کے بجائے ایک زندہ، عملی اور عصر حاضر سے مربوط  مسئلہ بنا دیتا ہے، جس

 ال۔تفہیم کے بغیر نہ دینی استحکام ممکن ہے اور نہ سیاسی اعتد

 :اطاعتِ امیر اور نظمِ اجتماعی کا تعلق

 :نے فرمایاصلى الله عليه وسلم نبی 

"مسلمان پر لازم ہے کہ وہ اپنی قیادت کی اطاعت کرے، سوائے اس صورت کے کہ وہ اللہ کی نافرمانی پر مجبور کرے۔"

6

 

 عی نظم کے تحفظ کے لیے ہے، نہ کہ ذاتی پسند و ناپسند کے لیے۔اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ اطاعت بنیادی طور پر اجتما

 :اطاعت میں حدود اور اخلاقی دائرہ

 :نے فرمایاصلى الله عليه وسلم رسول اللہ 

 "امیر کی اطاعت صرف معروف میں ہے، اور جو شخص کسی ظلم یا گناہ پر مجبور کرے، اس کی اطاعت جائز نہیں۔"

 یہ واضح کرتا ہے کہ اطاعت مطلق نہیں بلکہ شرعی اور اخلاقی دائرہ میں محدود ہے۔



A Critical Analytical Study of the Concept of Obedience                  Al-JAMEI 

[ 67] 

Vol. 4 No.1 (Jan-March 2026) 

 

 :صبر، تحمل اور فتنہ میں احتیاط 

 :نے فرمایاصلى الله عليه وسلم نبی 

"جو شخص فتنہ کے وقت ہاتھ اور زبان کو قابو میں رکھتا ہے، اللہ اسے امن میں رکھتا ہے۔"

7

 

 صول فتنہ کے ماحول میں صبر و تحمل کی ضرورت کی وضاحت کرتا ہے۔یہ ا 

 :امر بالمعروف اور نہی عن المنکر

 :نے فرمایاصلى الله عليه وسلم نبی 

 "تم میں سے جو شخص اپنے حکمران کے سامنے ق  کہے، اس کا اجر افضل جہاد کے برابر ہے۔"

 عت خاموش اطاعت نہیں بلکہ اصلاح اور ق  بات کے ساتھ مربوط  ہے۔اس سے واضح ہوتا ہے کہ اطا

 :اجتماعی وحدت اور جماعت کی اطاعت

 :قرآن مجید میں فرمایا

  "اور اگر مومنوں کے دو گروہ لڑ پڑیں تو ان کے درمیان صلح کرو، پھر انصاف کے ساتھ فیصلہ کرو۔"

 کی حیثیت کو جماعت کی بقا سے مربوط  کرتا ہے۔یہ اجتماعی وحدت اور امیر کی اطاعت 

 :خروج و بغاوت کی ممانعت

 :نے فرمایاصلى الله عليه وسلم نبی 

 "جو شخص اپنے امیر کے خلاف فوج لے کر نکلے اور مسلمانوں کے درمیان فساد پھیلائے، اس نے جہنم کی آگ میں قدم رکھا۔"

 ساتھ ہی حدیث میں یہ شرط  بھی دی گئی کہ اگر حاکم صریح کفر کرے تو استثناء ہے۔

 



A Critical Analytical Study of the Concept of Obedience                  Al-JAMEI 

[ 68] 

Vol. 4 No.1 (Jan-March 2026) 

 نظمِ اجتماعی: نبوی ہدایات کا تجزیاتی مطالعہ سیاسی فتنہ، خروج اور

تی ہے، جذبات سیاسی فتنہ اسلامی فکر میں محض اقتدار کی کشمکش یا سیاسی اختلاف کا نام نہیں بلکہ وہ کیفیت ہے جس میں ق  و باطل کی تمیز دھندلا جا

قرار دے کر اس عقل پر غالب آ جاتے ہیں اور اجتماعی نظم ٹوٹنے کے خطرات پیدا ہو جاتے ہیں۔ قرآن مجید نے فتنہ کو قتل سے بڑھ کر خطرناک 

نے اپنی احادیث میں سیاسی فتنوں کے ظہور کو امت کے لیے سخت آزمائش قرار دیا۔ صلى الله عليه وسلم کے اجتماعی اثرات کی سنگینی کو واضح کیا ہے، اور نبی کریم 

 ۔ان ہدایات کا بنیادی مقصد امت کو ایسے حالات میں بے سمت ردِعمل سے بچانا اور اسے ایک اصولی طرزِ عمل فراہم کرنا تھا

نے جماعت کے ساتھ رہنے، مسلمانوں کی صلى الله عليه وسلم احادیثِ نبویہ میں فتنہ کے زمانے میں سب سے پہلا اصول نظمِ اجتماعی سے وابستگی کا ہے۔ نبی 

 ظلم اور ہے تووحدت کو قائم رکھنے اور قیادت سے علیحدگی اختیار نہ کرنے کی تاکید فرمائی۔ یہ تعلیم اس حقیقت پر مبنی ہے کہ جب اجتماعی نظم ٹوٹتا 

 بن جاتی ہے۔ فساد کو روکنے والا کوئی باقی نہیں رہتا۔ اس تناظر میں امیر کے ساتھ وابستگی دراصل فرد کی نہیں بلکہ پوری جماعت کی حفاظت کا ذریعہ

منع فرمایا جو  نے ایسے اقدامات سے سختی کے ساتھصلى الله عليه وسلم خروج اور مسلح بغاوت کے حوالے سے نبوی ہدایات نہایت محتاط  اور اصولی ہیں۔ نبی 

کو بنیاد بنا کر  مسلمانوں کے خون بہنے اور خانہ جنگی کا سبب بنیں۔ صحیح احادیث میں اس بات کو واضح کیا گیا کہ اقتدار کی ناہمواری یا حکمران کے ظلم

۔ اس شرط  نے سیاسی مزامت  کو تلوار اٹھانا اس وقت تک جائز نہیں جب تک صریح کفر کا ارتکاب ثابت نہ ہو اور اس پر واضح دلیل موجود نہ ہو

 جذباتی نعروں کے بجائے شرعی معیار کے تابع کر دیا۔

 گئی ہے نبوی منہج میں خروج کی ممانعت کا سبب حکمران کی تقدیس نہیں بلکہ فتنہ کے نتائج کا ادراک ہے۔ احادیث میں بارہا اس بات کی نشاندہی کی

 استحکام سے پیدا ہوتا ہے۔ اس اصول کا تعلق کہ ایک ظالم حکمران کے ساتھ صبر، اس فساد سے بہتر
ِ
 ہے جو اقتدار کے خلا، خانہ جنگی اور سل عد عدم

مصلحت اور مفسدہ کے تقابلی جائزے سے ہے، جس میں کم تر نقصان کو اختیار کر کے بڑے نقصان سے بچنے کی کوشش کی جاتی ہے۔

8

 

نے فتنوں کے دور میں بھی ق  بات کہنے، ظلم سے صلى الله عليه وسلم دعوت نہیں دیتیں۔ نبی  اس کے باوجود نبوی تعلیمات ظلم کے سامنے مکمل خاموشی کی

دینا اس بات کی دلیل نفرت رکھنے اور دل میں برائی کو برائی سمجھنے کو ایمان کا تقاضا قرار دیا۔ افضل جہاد کو ظالم حکمران کے سامنے کلمۂ ق  کہنا قرار 

 ذمہ داری سے دستبرداری نہیں بلکہ حکمت کے ساتھ اصلاح کی کوشش ہے۔ہے کہ نظمِ اجتماعی کی حفاظت کا مطلب اخلاقی 

لے جاتی ہیں۔ سیاسی فتنوں کے باب میں نبوی ہدایات کا ایک اہم پہلو یہ ہے کہ وہ افراد کو ذاتی تشدد کے بجائے اجتماعی صبر اور اخلاقی ضبط کی طرف 

بچنے اور ایسے اختلافات میں کودنے سے گریز کی تلقین کی گئی ہے جن کے نتائج واضح نہ  احادیث میں ہاتھ اور زبان کو قابو میں رکھنے، جلد بازی سے

 ہوں۔ یہ اس بات کا اعتراف ہے کہ ہر نیکی کا جذبہ لازماً درست نتیجہ پیدا نہیں کرتا، اگر وہ حکمت اور اصول سے خالی ہو۔

میں شامل کیا گیا ہے۔ جان، مال اور عزت کا تحفظ اسی وقت ممکن ہوتا ہے جب  نظمِ اجتماعی کے تحفظ کو نبوی ہدایات میں دین کی بنیادی مصلحتوں

نے قیادت کے خاتمے یا متعدد دعوؤں کو فتنہ کا پیش خیمہ قرار دیا اور ایسی صلى الله عليه وسلم معاشرہ کسی نہ کسی نظم کے تحت قائم رہے۔ یہی وجہ ہے کہ نبی 

 کہ سیاسی استحکام محض دنیاوی ضرورت نہیں بلکہ دینی تقاضا بھی ہے۔ صورتحال سے دور رہنے کی تلقین فرمائی۔ اس سے واضح ہوتا ہے



A Critical Analytical Study of the Concept of Obedience                  Al-JAMEI 

[ 69] 

Vol. 4 No.1 (Jan-March 2026) 

کو جائز قرار دیتا مجموعی طور پر نبوی منہج سیاسی فتنہ، خروج اور نظمِ اجتماعی کے درمیان ایک نازک مگر متوازن تعلق قائم کرتا ہے۔ یہ منہج نہ تو ظلم 

امت کو ایسے اصول فراہم کرتا ہے جن کے ذریعے وہ شدید بحران میں بھی اپنی اخلاقی شناخت اور ہے اور نہ ہی انتشار کو دینی فریضہ بناتا ہے، بلکہ 

 رھتی اجتماعی وجود کو محفوظ رکھ سکے۔ یہی اعتدال نبوی ہدایات کی اصل روح ہے، جو ہر دور کے سیاسی فتنوں میں رہنمائی فراہم کرنے کی صلاحیت

 ہے۔

الے سے ایک اور نمایاں پہلو یہ ہے کہ وہ فرد کو وقتی جذبات کے بجائے طول  امدتت نتائج پر ورر کرنے کی نبوی ہدایات میں سیاسی فتنوں کے حو

نے امت کو بارہا اس حقیقت کی طرف متوجہ کیا کہ فتنہ بظاہر اصلاح اور انصاف کے نعروں کے ساتھ ابھرتا ہے، صلى الله عليه وسلم تربیت دیتی ہیں۔ نبی کریم 

تک پہنچا دیتا ہے جہاں نہ عدل باقی رہتا ہے اور نہ ہی ظلم کا کوئی موثر علاج۔ اسی لیے احادیث میں فتنوں کے وقت  مگر اجامم کار معاشرے کو اس حال

 جذباتی قیادت اور یر منظم اقدام سے بچنے کی تلقین ملتی ہے، تاکہ امت خود اپنے ہاتھوں سے اپنے وجود کو کمزور نہ کر بیٹھے۔

 ہوتا ہے کہ نبوی منہج میں سیاسی اختلاف اور سیاسی فتنہ کے درمیان واضح فر  رکھا گیا ہے۔ اختلاف کو ایک احادیث کے مطالعے سے یہ بھی واضح

صلى الله عليه وسلم ئے۔ نبی فطری انسانی اور سماجی حقیقت تسلیم کیا گیا ہے، جبکہ فتنہ اس مرحلے کو کہا گیا ہے جہاں اختلاف تشدد، تکفیر اور خونریزی میں بدل جا

تنبیہ فرمائی اور ایسے اختلاف سے کنارہ کشی کو دینی بصیرت قرار دیا۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ہر سیاسی اختلاف کو خروج یا نے اسی مرحلے پر سخت 

 بغاوت سمجھنا بھی درست نہیں اور نہ ہی ہر اختلاف میں مداخلت کو فتنہ کہا جا سکتا ہے۔

 کو یر معمولی اہمیت دی گئی ہے۔ احادیث میں متعدد امیروں کی یعت  یا متوازی نبوی تعلیمات میں نظمِ اجتماعی کے تحفظ کے لیے قیادت کے تسلسل

یت اس بات کی قیادت کو فتنہ کا ذریعہ قرار دیا گیا، کیونکہ ایسی صورتحال میں وفاداریاں تقسیم ہو جاتی ہیں اور اجتماعی قوت بکھر جاتی ہے۔ یہ ہدا

وجود، قیادت کے فقدان سے کہیں بہتر ہے، بشرطیکہ وہ کھلے کفر یا اجتماعی دین دشمنی کی صورت عکاس ہے کہ قیادت کی خامیوں کے باوجود اس کا 

اختیار نہ کرے۔

9

 

۔ سیاسی فتنوں کے باب میں نبوی منہج کی ایک اہم خصوصیت یہ ہے کہ وہ فرد کو اپنے دائرۂ اختیار میں اصلاح پر توجہ دینے کی دعوت دیتا ہے

پنے نفس، اہلِ خانہ اور قریبی معاشرتی دائرے کو فتنہ سے محفوظ رکھنے کی تلقین کی گئی ہے۔ یہ تعلیم اس حقیقت کو احادیث میں ایسے مواقع پر ا

ؤ کو محدود اجاگر کرتی ہے کہ جب بڑے پیمانے پر اصلاح ممکن نہ ہو تو جزوی اصلاح بھی ایک دینی ذمہ داری بن جاتی ہے، اور یہی رویہ فتنہ کے پھیلا

 ثابت ہوتا ہے۔ کرنے میں مؤثر

 ایک ان اضافی اصووںں کی روشنی میں یہ بات مزید واضح ہو جاتی ہے کہ نبوی ہدایات سیاسی فتنوں میں کسی ایک جامد حل کی طرف نہیں بلاتیں بلکہ

تینوں کی روشنی میں  اصولی فکری فریم ورک فراہم کرتی ہیں۔ یہ فریم ورک امت کو یہ سکھاتا ہے کہ وہ حالات کا تجزیہ عقل، شریعت اور اخلا 

ی طور پر کرے، تاکہ نہ اندھی اطاعت پیدا ہو اور نہ ہی اندھی بغاوت۔ یہی توازن نبوی منہج کو ہر دور کے سیاسی بحرانوں میں قابلِ اطلا  اور فکر

 زندہ رکھتا ہے۔

 



A Critical Analytical Study of the Concept of Obedience                  Al-JAMEI 

[ 70] 

Vol. 4 No.1 (Jan-March 2026) 

 معصیت کا توازن: حدیثی و فقہی تناظر
ِ
 اطاعت، احتساب اور عدم

 معصیت کے درمیان توازن اسلامی سیاسی فکر کا وہ مرکزی نکتہ ہے سے  
ِ
حدیثی اور فقہی روایت نے نہایت باریک بینی سے اطاعت، احتساب اور عدم

کی تعلیمات میں اطاعت کو کبھی بھی اخلاقی ذمہ داری سے الگ نہیں کیا گیا، بلکہ اسے ایسے نظمِ اجتماعی سے جوڑا گیا ہے صلى الله عليه وسلم واضح کیا ہے۔ نبی کریم 

داری نہیں بلکہ ایک روطوط  دینی التزام قرار دیا گیا، جس کی جو شریعت کے بنیادی اصووںں کے تابع ہو۔ اسی وجہ سے اطاعتِ امیر کو محض سیاسی وفا

 کی اطاعت پر قائم ہے۔صلى الله عليه وسلم بنیاد اللہ اور رسول 

س احادیثِ صحیحہ میں بار بار اس اصول کو دہرایا گیا ہے کہ اطاعت صرف معروف میں ہے اور معصیت میں کسی کی اطاعت جائز نہیں۔ یہ قاعدہ ا

صلى الله عليه وسلم ان کا حکم ذااتِ خود اطاعت کا سبب نہیں نتا،، بلکہ اس کا اخلاقی اور شرعی معیار فیصلہ کن حیثیت رکھتا ہے۔ نبی بات کو یقینی بناتا ہے کہ حکمر

ختیار وحی کے نے واضح طور پر فرمایا کہ اگر حاکم اللہ کی نافرمانی کا حکم دے تو اس کی بات نہ مانی جائے، جس سے یہ اصول سامنے آتا ہے کہ سیاسی ا

 نہ کہ اس کے بالمقابل ایک خود مختار طاقت۔تابع ہے، 

کہ ہر  فقہی روایت نے اس حدیثی اصول کو مزید منضبط شکل دی ہے۔ فقہاء نے اطاعت کو واجب، جائز اور ممنوع کی اقسام میں تقسیم کر کے واضح کیا

واجب ہے، وہ جو مباح کے دائرے میں ہوں ان حکومتی حکم ایک ہی درجے کا نہیں ہوتا۔ وہ احکام جو شریعت سے ہم آہنگ ہوں ان میں اطاعت 

دینی میں اطاعت نظم کے تحفظ کے لیے مطلوب ہے، جبکہ وہ احکام جو معصیت پر مبنی ہوں ان میں نہ صرف اطاعت ساقط ہو جاتی ہے بلکہ انکار ایک 

  بنا دیا۔ذمہ داری بن جاتا ہے۔ اس فقہی تقسیم نے اطاعت کو اندھے جبر کے بجائے ایک باشعور اخلاقی عمل

گیا ہے، اور احتساب کا تصور اسی توازن کا دوسرا اہم ستون ہے۔ احادیث میں امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کو امت کی اجتماعی ذمہ داری قرار دیا 

بات کہنا افضل جہاد ہے، اس کا یہ فرمان کہ ظالم حکمران کے سامنے ق  صلى الله عليه وسلم اس کا اطلا  حکمرانوں پر بھی اتنا ہی ہوتا ہے جتنا عام افراد پر۔ نبی 

احتساب حقیقت کو واضح کرتا ہے کہ اطاعت کا مطلب حکمران کو تنقید سے بالاتر سمجھنا نہیں۔ بلکہ اسلامی منہج میں حکمران کی اطاعت اور اس کا 

 ایک دوسرے کی نفی نہیں بلکہ ایک دوسرے کی تکمیل کرتے ہیں۔

بھی حکمت اور حدود متعین کی گئی ہیں۔ ایسا احتساب جو خود فتنہ، انتشار یا خونریزی کا سبب بن جائے، تاہم حدیثی و فقہی تناظر میں احتساب کے لیے 

ر ہیں۔ یہی اس کی حوصلہ افزائی نہیں کی گئی۔ فقہاء نے اس پہلو پر زور دیا ہے کہ احتساب کا طریقہ، اس کا وقت اور اس کے ممکنہ نتائج سب قابلِ ور

 دی گئی، جبکہ ایسے اقدامات سے گریز کی تلقین کی گئی جو وقتی طور پر ق  کے نام پر ہوں مگر نتیجتاً بڑے فساد کو م ل دیں۔ وجہ ہے کہ اصلاح کو ترجیح

 معصیت کا اصول اس پورے توازن کو ایک مضبوط  اخلاقی بنیاد فراہم کرتا ہے۔ یہ اصول فرد کو یہ شعور دیتا ہے کہ اس کی پہلی وفادار
ِ
ی اللہ کے عدم

کے ساتھ ہے، نہ کہ کسی سیاسی نظام یا شخصیت کے ساتھ۔ اس کے ساتھ ہی یہ اصول فرد کو اس بات سے بھی روکتا ہے کہ وہ معصیت کے  احکام

  ہے۔انکار کو سیاسی بغاوت یا تشدد کا ذریعہ بنا لے۔ یوں یہ تصور فرد کی دینی یرت اور اجتماعی ذمہ داری دونوں کو ایک ساتھ متوازن رکھتا



A Critical Analytical Study of the Concept of Obedience                  Al-JAMEI 

[ 71] 

Vol. 4 No.1 (Jan-March 2026) 

نارکی کو جواز حدیثی اور فقہی روایت کے اس مجموعی مطالعے سے واضح ہوتا ہے کہ اسلامی تصورِ اطاعت نہ تو مطلق العنانیت کو م ل دیتا ہے اور نہ ہی ا

 معصیت  فراہم کرتا ہے۔ بلکہ یہ ایک ایسا اخلاقی و قانونی فریم ورک پیش کرتا ہے جس میں اطاعت نظم کے لیے، احتساب اصلاح کے لیے اور
ِ
عدم

 ایمان کے تحفظ کے لیے ہے۔ یہی توازن اسلامی سیاسی فکر کو محض نظری نہیں بلکہ عملی اور ہر دور کے لیے قابلِ رہنمائی بناتا ہے۔

 معصیت کے توازن کے معاملے میں ایک اور اہم پہلو یہ ہے کہ یہ امت کے اجتماعی شعور کو مضبوط  کرنے میں کلید
ِ
ی اطاعت، احتساب اور عدم

نے احادیث میں بارہا اس بات کی تاکید کی کہ امت کی بقا اور استحکام صرف اس وقت ممکن ہے جب فرد اپنی ذاتی صلى الله عليه وسلم کردار ادا کرتا ہے۔ نبی 

خواہشات اور جذبات سے بالاتر ہو کر شریعت کے اصووںں کے مطاق  عمل کرے۔ اس تناظر میں اطاعت کا مقصد محض حکمران کی اطاعت نہیں 

 عی نظم و ون ن اور امت کی اح ح ہے۔ اس اصول کے بغیر نہ تو سیاسی استحکام ممکن ہے اور نہ ہی دینی تعلیمات کی عملی بیر۔بلکہ اجتما

 مزید برآں، اطاعت اور احتساب کا یہ توازن اخلاقی تربیت اور فکری بصیرت کا تقاضا بھی ہے۔ حدیثی تعلیمات میں واضح ہے کہ جب حکمران کسی

میں ظلم یا نافرمانی کی طرف مائل ہوں تو اس کے سامنے صرف خاموشی اختیار کرنا یا اندھی اطاعت کرنا مناسب نہیں۔ بلکہ امت کو اپنی  بھی معاملے

ذمہ داری کے تحت حکمران کو نصیحت کرنے، ق  بات کہنے اور اصلاح کی کوشش کرنے کی اجازت اور حوصلہ دیا گیا ہے۔ اس سے یہ بات سامنے 

اطاعت کا حقیقی مفہوم اندھی فرمانبرداری نہیں بلکہ شعوری اور اخلاقی اطاعت ہے۔ آتی ہے کہ

10

 

 فقہی مباحث میں بھی اس توازن کو باریکی سے بیان کیا گیا ہے۔ فقہاء نے اس بات کی وضاحت کی ہے کہ اطاعت کے ساتھ ساتھ فرد پر ضروری ہے

ر اسی روش سے احتساب کی جائے۔ اس تناظر میں یہ بھی واضح ہوتا ہے کہ اطاعت کا کہ وہ حکمران کی ہر حرکت کو شرعی معیار کے تابع کرے او

ق  دائرہ صرف معروف تک محدود ہے اور اس کے ساتھ ہی فرد کو ظلم، کفر یا معصیت کی صورت میں اپنی دینی ذمہ داری کے مطاق  انکار کرنے کا 

 حاصل ہے۔

بلکہ اس سے امت میں اخلاقی ذمہ داری، عدل پسندی اور شعور کی تربیت بھی ہوتی ہے۔ جب  یہ توازن نہ صرف سیاسی استحکام کے لیے ضروری ہے

 معصیت بھی ضروری ہے، تو وہ کسی بھی سیاسی بحران یا فتنہ میں اخلا
ِ
قی اور امت کے افراد یہ سمجھ جائیں کہ اطاعت کے ساتھ ساتھ احتساب اور عدم

 یہ اصول نہ صرف نظم و ضبط فراہم کرتے ہیں بلکہ دینی اقدار کی حفاظت بھی یقینی بناتے ہیں۔ فکری اصووںں سے دستبردار نہیں ہوتے۔ اس طرح

 معصیت کا یہ متوازن تصور اسلامی سیاسی فکر کی سب سے مضبوط  خصوصیات میں سے ایک
ِ
ہے۔  بالآخر یہ کہا جا سکتا ہے کہ اطاعت، احتساب اور عدم

چھوڑنے کے بجائے ایک باشعور اور ذمہ دار شہری کی حیثیت عطا کرتا ہے، جو نہ صرف اجتماعی نظم کے یہ امت کو صرف حکمرانوں کے رحم و کرم پر 

کے لیے لیے کوشاں رہتا ہے بلکہ اپنی دینی اور اخلاقی ذمہ داریوں سے بھی غافل نہیں ہوتا۔ یہی اصول آج کے سیاسی اور سماجی بحرانوں میں امت 

 ہوتا ہے۔ رہنمائی کا سب سے مضبوط  ذریعہ ثابت

 عصرِ حاضر میں اطاعتِ امیر: غلط بیرات، فکری انحراف اور اصلاحی اصول

فکر نے  عصرِ حاضر میں اطاعتِ امیر کے تصور کو کئی بار غلط فہمیوں اور مسخ شدہ تشریحات کی نذر کیا گیا ہے۔ جدید سیاسی مباحث اور بعض مکاتب

چلی گئی۔ اس غلط  اطاعت کو محض حکومتی حکم کی اندھی پیروی کے طور پر پیش کیا، جس سے فرد کی دینی، اخلاقی اور فکری ذمہ داری پس منظر میں



A Critical Analytical Study of the Concept of Obedience                  Al-JAMEI 

[ 72] 

Vol. 4 No.1 (Jan-March 2026) 

بیر نے بعض مسلم معاشروں میں سیاسی اطاعت کو ایک فطری لازمی شرط  کے طور پر پیش کیا اور اس کے نتیجے میں حکومت کی غلطیوں یا 

اور سیاسی شعور کی ناانصافیوں پر عوامی تنقید کو کمزور کر دیا گیا۔ اس طرح کے رجحانات نے اطاعت اور فکری آزادی کے درمیان توازن کو متاثر کیا 

 تربیت میں رکاوٹیں پیدا کیں۔

عت کے فکری انحراف کی ایک اور شکل یہ ہے کہ بعض حلقوں نے سیاسی اطاعت کو مذہبی حکم سے ہم پلہ کر دیا، یعنی حکمران کے ہر حکم کو شرعی اطا

جیسے کہ اطاعت صرف معروف میں اور معصیت میں مترادف سمجھا۔ یہ تصور نہ صرف حدیثی اصول کے منافی ہے بلکہ شریعت کے بنیادی اصول، 

فیصلوں نہ کرنے کی شرط ، کو نظرانداز کرتا ہے۔ ایسے فکری انحراف نے امت میں عوامی شعور اور اخلاقی سنجیدگی کے فقدان کو م ل دیا اور سیاسی 

 میں مذہبی اصووںں کے مؤثر اطلا  کو محدود کر دیا۔

ر سیاسی پروپیگنڈہ نے بھی اطاعت کے تصور کو پیچیدہ بنایا ہے۔ بعض پلیٹ فارمز پر حکومتی اقدامات کی یر عصرِ حاضر میں میڈیا، سوشل میڈیا او

ر روطوط  حمایت یا مخالفت کی تحریکیں ابھرتی ہیں، جو حقیقت اور شریعت کے اصووںں سے الگ ہوتی ہیں۔ اس صورت میں عوامی فہم اور دینی شعو

 ہے تاکہ ہر فرد سیاسی اطاعت اور دینی اطاعت میں فر  کو سمجھ سکے اور اندھی پیروی یا یر منطقی مخالفت سے بچے۔ کی تربیت انتہائی ضروری ہو جاتی

 نظم کی اصلاحی اصول کے طور پر، اطاعتِ امیر کو عصرِ حاضر میں اصولی فریم ورک کے تحت سمجھنا لازم ہے۔ اس میں فرد کی دینی ذمہ داری، اجتماعی

آزادی کو ساتھ ساتھ برقرار رکھا جائے۔ احادیث اور فقہی مباحث اس بات کی وضاحت کرتے ہیں کہ اطاعت کا دائرہ صرف حفاظت اور فکری 

عصرِ معروف اور شریعت کے مطاق  ہونا چاہئے، جبکہ حکمران کی غلطیوں یا معصیت پر فرد کو نصیحت، اصلاح اور احتجاج کا ق  حاصل ہے۔ یہ اصول 

 جی ماحول میں امت کو فکری اور اخلاقی طور پر مضبوط  بناتا ہے۔حاضر کے سیاسی اور سما

 مزید یہ کہ عصرِ حاضر میں اطاعت کے اصلاحی اصووںں کی عملی اہمیت تب بڑھ جاتی ہے جب عوام اور قیادت دونوں اپنی حدود و ذمہ داریوں کو

ے، جبکہ عوام کو چاہیے کہ وہ شرعی اور اخلاقی حدود کے اندر رہتے پہچانیں۔ قیادت کو چاہیے کہ وہ عدل، شفافیت اور شرعی معیار کی پابندی کر

 ،، ہوئے حکمران کی اصلاح اور احتساب کے لیے متوازن رویہ اختیار کریں۔ اس طرح اطاعت نہ اندھی بنے گی اور نہ ہی سیاسی انتشار کو فروغ ملے

 بلکہ ایک مضبوط  اور فکری طور پر بیدار معاشرہ وجود میں آئے ،۔

کے سیاسی  حاضر میں اطاعتِ امیر کے معاملے میں ایک اور پیچیدہ پہلو یہ ہے کہ عا سی سیاسی نظام اور  ال الاقوامی قات نت نے بھی مسلمانوں عصرِ

ق  ڈاللنے کی شعور پر اثر ڈالا ہے۔ عا سی طاقتیں بعض اوقات مقامی حکمرانوں کی حوصلہ افزائی یا دباؤ کے ذریعے سیاسی اطاعت کو اپنی پسند کے مطا

 کوشش کرتی ہیں۔ اس تناظر میں اسلامی اصووںں کے مطاق  اطاعت اور اخلاقی ذمہ داری کے درمیان توازن برقرار رکھنا نہایت ضروری ہو جاتا

 ہے، تاکہ امت کی خود مختاری اور فکری آزادی متاثر نہ ہو۔

مسئلے کو متاثر کرتی ہے۔ سوشل میڈیا اور جدید تعلیمی نظام میں بعض اوقات  جدید دور میں نوجوان نسل کی تربیت اور سیاسی آ،ہی بھی اطاعت کے

ر اور حکومتی اقدامات کو بلا تحقیق تسلیم کرنے یا مکمل مخالفت کرنے کی عادت پیدا ہو جاتی ہے۔ حدیثی تعلیمات کے مطاق ، ہر مسلم کا فکری شعو



A Critical Analytical Study of the Concept of Obedience                  Al-JAMEI 

[ 73] 

Vol. 4 No.1 (Jan-March 2026) 

حکم کو بلا تحقیق قبول نہ کرے اور نہ ہی بلا دلیل مخالفت کرے۔ اسی طرح اصلاحی رویہ اخلاقی بصیرت کا ہونا لازمی ہے، تاکہ وہ حکمران کے ہر 

 اختیار کرتے ہوئے فرد حکمران کے غلط اقدامات کی نشاندہی کر سکتا ہے۔

حاضر میں اس اصول کو  اسلامی فکر میں اطاعت اور احتساب کو ایک ساتھ دیکھا گیا ہے تاکہ سیاسی نظم اور اخلاقی اصول دونوں برقرار رہیں۔ عصرِ

اور فقہی  اپنانا زیادہ ضروری ہو گیا ہے کیونکہ حکمران اور عوام دونوں مختلف دباؤ اور پروپیگنڈے کے زیر اثر آ جاتے ہیں۔ اس سلسلے میں احادیث

 سوچ سمجھ کے بغاوت۔قواعد امت کو ایک متوازن فریم ورک فراہم کرتے ہیں، جس کے تحت نہ تو اندھی اطاعت جائز ہے اور نہ ہی بلا 

کیا گیا ہے  عصرِ حاضر میں حکومت اور عوام کے تعلق میں شفافیت اور اعتماد کا فقدان بھی اطاعت کے مسئلے کو پیچیدہ بناتا ہے۔ احادیث میں یہ واضح

شفافیت اور عدل کی پابندی کمزور کہ اطاعت کا مطلب اندھی فرمانبرداری نہیں بلکہ شعوری، اخلاقی اور دینی بنیادوں پر عمل ہے۔ جب حکمران کی 

ہو جائے، تو امت کو اپنی ذمہ داری کے تحت احتساب اور اصلاح کا ق  حاصل ہے، تاکہ نظم و انصاف قائم رہے اور فتنہ نہ پھیلے۔

11

 

 سکھایا گیا ہے کہ اطاعت فکری تربیت اور دینی شعور عصرِ حاضر میں سیاسی فتنوں کے دوران اطاعت کے صحیح فہم کے لیے نہایت اہم ہیں۔ امت کو یہ

 کے اصول، معصیت سے بچاؤ اور حکمران کی اصلاح ایک دوسرے کے متضاد نہیں بلکہ ایک مکمل نظام ہیں۔ یہ اصول نوجوان نسل کو سیاسی، سماجی

  ہیں۔اور دینی ذمہ داریوں سے روشناس کرواتے ہیں اور انہیں ہر قسم کے سیاسی انتشار اور اخلاقی انحراف سے محفوظ رکھتے

د اطاعتِ امیر کے عصرِ حاضر میں عملی نفاذ کے لیے نصیحت، اصلاح اور شریعت کی روشنی میں سیاسی شعور کی بیداری لازمی ہے۔ احادیث میں متعد

یزی کا سبب نہ مقامات پر یہ ہدایت ملتی ہے کہ امت کے افراد حکمران کی اصلاح اور نصیحت کے لیے فعال رہیں، مگر ایسا عمل فتنہ، انتشار یا خونر

 بنے۔ یہی فریم ورک عصرِ حاضر کے پیچیدہ سیاسی حالات میں امت کو متوازن رویہ اختیار کرنے کی رہنمائی فراہم کرتا ہے۔

  صرف اطلا آخر میں کہا جا سکتا ہے کہ عصرِ حاضر میں اطاعتِ امیر کا تصور ایک زندہ اور عملی اصول کے طور پر موجود ہے، مگر اس کا صحیح فہم اور

 وہی وںگ حاصل کر سکتے ہیں جو دینی، فقہی اور اخلاقی تربیت کے ساتھ سیاسی شعور بھی رکھتے ہوں۔ اس فہم کے بغیر اندھی اطاعت یا یر منطقی

ہنمائی فراہم کرتی بغاوت دونوں ممکن ہیں، جبکہ حدیثی اور فقہی تعلیمات امت کو ایک متوازن، فکری اور اخلاقی طور پر مستحکم رویہ اختیار کرنے کی ر

 ہیں، جو عصرِ حاضر کے سیاسی، سماجی اور اخلاقی بحرانوں میں امت کی بقا اور اح ح کا ضامن ہے۔

 خلاصہ

ت کے مطاق  عصرِ حاضر میں اطاعتِ امیر کا مسئلہ نہ صرف سیاسی بلکہ فکری اور اخلاقی پہلوؤں سے بھی انتہائی اہمیت رکھتا ہے۔ حدیثی اور فقہی تعلیما

  مفہوم اندھی فرمانبرداری نہیں بلکہ شعوری، اخلاقی اور دینی ذمہ داری کے ساتھ حکمران کی اصلاح اور احتساب کا توازن قائم رکھنااطاعت کا حقیقی

 ہے۔ عصرِ حاضر میں سیاسی فتنوں، عا سی دباؤ، سوشل میڈیا اور تعلیم کے جدید نظام نے اس تصور کو پیچیدہ بنایا ہے، جس سے بعض اوقات غلط

 ات اور فکری انحراف پیدا ہوتے ہیں۔بیر



A Critical Analytical Study of the Concept of Obedience                  Al-JAMEI 

[ 74] 

Vol. 4 No.1 (Jan-March 2026) 

احادیث میں واضح اصول یہ ہیں کہ اطاعت صرف معروف اور شرعی حدود میں جائز ہے، اور حکمران کی معصیت یا ظلم کی صورت میں امت کو 

کے صحیح فہم کے لیے لازمی ہے  نصیحت اور اصلاح کا ق  حاصل ہے۔ عصرِ حاضر میں نوجوان نسل کی تربیت، سیاسی شعور اور اخلاقی بصیرت اطاعت

تی ہے، تاکہ اندھی پیروی یا بلا سوچ کی مخالفت سے بچا جا سکے۔ اس فہم کے تحت امت ایک متوازن، باشعور اور ذمہ دار شہری کی حیثیت اختیار کر

 جو سیاسی نظم، دینی اصول اور اخلاقی اقدار کے درمیان توازن قائم رکھتا ہے۔

عصرِ حاضر میں درست فہم سے امت کو سیاسی انتشار، اخلاقی انحراف اور فکری کمزوری سے بچایا جا سکتا ہے، اور یہ اصول آخرکار، اطاعتِ امیر کے 

 دینی تعلیمات کے مطاق  اجتماعی بقا، اح ح اور اصلاح کی ضمانت فراہم کرتا ہے۔

 حوالہ جات

 

                                                 
1
  
ل

ررات،ا
جُ 
ح

 ۹ 

2

 ۔۴۵، (۲۰۱۵، ترجمہ: محمد زاهد  )کراچی: دار القلم، ۱۸کتاب الامارة، حدیث  ،مسلم صحیح امام مسلم، 

3

 ها د، حدیث سنن ابن ماجہ امام ابن ماجہ، 
ح
ل

 ۔۱۵۰، (۲۰۱۸، ترجمہ: احمد رضا )لاہور: مکتبہ اشاعت، ۲۴۵، کتاب ا

4
ر شیخ ابو بکر جابر الجزائری،  ر التفاسس

س
 ۔۳۵، (۲۰۱۷ریاض: دار العلوم، (، أي

5

 ۔۴۸، (۲۰۱۶کراچی: ادارہ فکر اسلامی، ( ،تفسیر القرآن الکریم مولانا سیّد ابو الاعلیٰ مودودی، 

6
 ۔4540، 18کتاب الإمارة، حدیث  ۔صحیح مسلم ۔مسلم، امام مسلم 

7
 ۔2161کتاب الفتن، حدیث  جامع ترمذی۔ ترمذی، امام ابو عیسی۔ 

8
 ها د، حدیث  سنن نسائی۔ نسائی، امام احمد بن شعیب۔ 

ح
ل

 ۔4201کتاب ا

9
 النعمان، 3ج  ۔الفتاویٰ النعمانیہ ابو حنیفہ، امام۔ 

 

ب عة
 ۔2005۔ لاہور: مط

10
 ۔1999۔ بیروت: دارالفکر، 1ج  الام۔ شافعی، امام۔ 

11
 ۔2785حدیث کتاب الإمارة،  سنن ابی داؤد۔ ابو داؤد، امام سلیمان۔ 


