
A comparative Analysis of  Tafseer Tafhīm ul Qur’ān and Al Kawthar fi Tafsīr al Qur’ān Al-JAMEI 

 

[186] 

Vol. 3 No.1 (Oct-Dec 2025) 

 

 

 

  https://aljamei.com/index.php/ajrj  

 کے تناظر میں تفسیر تفہیم القرآن اور تفسیر الکوثر فی تفسیر القرآن کا تقابلی جائزہآیات متعارضہ)بظاہر(

A comparative Analysis of  Tafseer Tafhīm-ul-Qur’ān and 

Al-Kawthar fi Tafsīr al-Qur’ān in the context of (Apparent) 

Conflicting Verses 
 

Muhammad Sajjad  

PhD Scholar ، Dept of Islamic Studies, The Islamia University of Bahawalpur 

Email: msajjadiiu75@gmail.com. 

Dr. Ghulam Haider 

Associate Professor ، Chairman: Dept of Hadith The Islamia University of Bahawalpur 

Email: ghulam.Haider@iub.eud.pk 

 

Abstract 
Islam presents a comprehensive code of life, and the final revealed 

book, the Holy Qur’an, remains a perpetual source of guidance for humanity 

until the Day of Judgment. Although certain verses may appear to conflict at 

first glance, this paper argues that no genuine contradictions exist within the 

Qur’an. Employing a descriptive‐analytical methodology, the study draws 

upon the tafsirs of the distinguished Sub-continent scholars Maulana Syed 

Abul A’la Maududi and Allama Sheikh Mohsin Ali Najafi, both of whom 

assert, through rigorous argumentation, that the Qur’an is entirely free from 

contradictions. After providing a concise introduction to these mufassireen and 

their exegetical works, the paper selects and analyses four instances of 

apparently contradictory verses. Grounded in narrations of the Holy Prophet 

(SAWS) and the experts’ fiqh knowledge, both Maududi and Najafi offer 

coherent reconciliations that demonstrate the consistency and integrity of 

Qur’anic revelation. The findings aim to clarify misunderstandings and 

reinforce the Qur’an’s role as an enduring, coherent guidance for believers. 

Key words: Holy Qur’an, Apparent Contradiction , Revelation , Exegeses. 

https://aljamei.com/index.php/ajrj
mailto:ghulam.Haider@iub.eud.pk


A comparative Analysis of  Tafseer Tafhīm ul Qur’ān and Al Kawthar fi Tafsīr al Qur’ān Al-JAMEI 

 

[187] 

Vol. 3 No.1 (Oct-Dec 2025) 

 

 

 :تعارف

تناقض سے  یہ امر انکار سے بالا ہے کہ قرآنِ کریم اللہ رب العزّت کا ایک ایسا قیم و مستقیم کلام ہے، جو ہر قسم کے اختلاف، اختلال، تعارض اور

 :بالاتر ہے۔ جیسا کہ اللہ رب العزّت نے ارشاد فرمایا

كٰتَ "
ْ
ىٰ عَبْدٰهٰ ال

َ
زَلَ عَل

ْ
ن
َ
 أ
ْٓ
ذٰيْ

َّ
ٰ ال

ه
حَمْدُ لِٰلّ

ْ
هُ عٰوَجاال

َ
مْ يَجْعَلْ ل

َ
 "1ابَ وَل

 ۔"کی کجی نہیں ہے پر ایسی کتاب نازل کی جس میں کسی قسمصلى الله عليه وسلم( تمام تعریفیں اللہ تعالی کے لیے ہیں جس نے اپنے بندے )حضرت محمد "

 اور فرمایا

ثٰيرًا"
َ
ا ك

ً
تٰلَف

ْ
وَجَدُوا فٰيهٰ اخ

َ
ٰ ل

ه
يْرٰ اللّٰ

َ
انَ مٰنْ عٰندٰ غ

َ
وْ ك

َ
قُرْآنَ ۚ وَل

ْ
رُونَ ال  يَتَدَبَّ

َ
لَ
َ
ف
َ
 "2أ

 "کیا وہ قرآن پر غور و تدبر نہیں کرتے؟ اگر یہ اللہ کے سوا کسی اور کے نزدیک ہوتا، تو اس میں بہت اختلاف ملتے۔"

 لہٰذا حق تعالی نے قرآن کو قیم و مستقیم بنایا ہے، اور اس میں کوئی تعارض یا تضاد نہیں۔

کہا اور  اصل میں تو تعارض صرف اس شخص کے کلام میں ممکن ہے جس پر نسیان سوار ہو، جس کا علم ناقص یا نامکمل ہو، جو بھول جاتا ہو کہ پہلے کیا

۔ اسے  شخص کے کلام میں تعارض ہونا نازیر  ہے۔ اس کے برکس،، دااودِ دووس نسیان، ہہول اور تمام کیا کہے گا ئندہاب کیا کہہ رہا ہے، یا آ

أ ہے۔ وہ عالم الغیب و الشہادہ ہے، جیسا کہ ارشاد ہے

َ

ر ٰ
ّ
 نقص و عیوب سے مب

ا" سٰيًّ
َ
كَ ن انَ رَبُّ

َ
لٰكَ وَمَا ك

َ
فَنَا وَمَا بَيْنَ ذ

ْ
ل
َ
يْدٰينَا وَمَا خ

َ
هُ مَا بَيْنَ أ

َ
 3"ل

 ۔"جو کچھ ہمارے آگے ہے اور جو ہمارے پیچھے ہے اور جو ان کے درمیان ہے سب اسی کا ہے، اور تمہارا رب بھولنے والا نہیں ہے"

 چونکہ اس کو ماضی، حال اور مستقبل کا مکمل علم ہے، اس لیے اس کے کلام میں تعارض یا اختلال کی گنجائش نہیں۔

سری تاہم بعض جگہوں پر جب تعارض کا شبہ ہوتا ہے، تو یہ محض ظاہری اختلاف ہوتا ہے۔ تدبر اور غور کے بعد واضح ہو جاتا ہے کہ کوئی آیت دو

آیت سے متعارض نہیں۔ علامہ زمخشری 

4

 :فرماتے ہیںھ(538)م:

 5"من الاختلَف؟ قلت: ليس باختلَف عند المتدبرين"

 "۔ تعارض متدبرین کے نزدیک نہیں کہ یہ؟میں کہتا ہوں  یہ اختلاف "

تھ یہ بیان اس حقیقت کی نشادہی کرتا ہے کہ قرآن میں تعارض دراصل عدم تدبر یا ناقص تدبر کے سبب پیدا ہوتا ہے۔ جو شخص صحیح تدبر کے سا

 ہریعہ ہے۔مطالعہ کرے، اسے قرآن میں کسی قسم کا تعارض یا تضاد محسوس نہیں ہوتا، کیونکہ تدبر ہی تطبیق کا 

آیت  مفسرین اہلِ علم نے صحیح احادیث اور سالم عقلی دلائل کی روشنی میں آیاتِ متعارضہ کے درمیان تطبیق اور توجیہات پیش کی ہیں، تاکہ ہر

 امامات پر بعض ۔جیہات و تطبیقات تفسیر کی کتابوں میں مختلف اداز اور تفصیل کے ساتھ منتشر ہیں تو دوسرے سے ہم آہنگ ہو جائے۔ البتہ یہ

 اجمالاً اشارہ ہوتا ہے، اور کہیں تخصیص یا واضح بیان کے ساتھ اختلاف رفع ہو جاتا ہے۔

"  صاحب القرآن" اورتفہیم "تفسیر  صاحب  اسی عظیم علمی کردار میں برصغیر کے مفسرین نے خاصا قیمتی کام کیا ہے۔ چنانچہ اس امالہ میں

قرآن میں ظاہری تعارض کو کس  اس بات کی وضاحت ہو سکے کہ کوششوں کا تقابلی مطالعہ پیش کیا جائے گا، تاکہ" کی الکوثر فی تفسیر القرآنتفسیر

 ۔ طرح رفع کیا جاتا ہے

 تفسیر تفہیم القرآن:



A comparative Analysis of  Tafseer Tafhīm ul Qur’ān and Al Kawthar fi Tafsīr al Qur’ān Al-JAMEI 

 

[188] 

Vol. 3 No.1 (Oct-Dec 2025) 

 

 

 مفسر کا تعارف:

 :ولادت و آغازِ سفر

آباد میں پیدا ہوئے۔ ان کا خادان علمی و روحانی اعتبار سے معروف تھا، اور ان کے  ء کو دکن کے شہر اورنگ۱۹۰۳ستمبر  ۲۵سید ابوالاعلیٰ مودودیؒ 

تربیت دی والد، سید احمد حسن مودودیؒ، نے ان کی ابتدائی تربیت گھر میں ہی فرض کی، جہاں انہیں عربی، فارسی، اصولِ منطق، عقائد اور اخلاق کی 

ب  کو اثر  بریک گا  دی، گر گئی۔پاسِ ماجرا یہ ہے کہ
بی
ل
ُ
مودودیؒ نے مطالعہ، تحقیق اور علامہ  والد کی علات  اور حالات نے ان کے رمی  دررہ  

مستقل کاوش کے ہریعے خود کو ایک روشن علم و فکر کا مینار بنایا

6

 ۔

 صحافتی اور فکری سفر:

میں وہ مختلف اردو اخبارات میں مضامین لکھنے لگے، اور  1918مودودیؒ نے جوانی میں ہی صحافت کو علم و فکر کی پلیٹ فارم کے طور پر اپنایا۔ مولانا 

ی شائع کرنا شروع کیا، جو ان کی فکر ترجمان القرآنسے انہوں نے اپنا ماہنامہ  1932جلد ہی "تاج" اور "مسلم" جیسے رسائل کے درر  بنے۔سنہ 

 زدگی قرار دیا۔ النہوں نے مغربی  سیدجدوجہد اور دعوت کی بنیاد بنا۔
ِ
مودودیؒ نے اسلام کو محض عبادت و اخلاق کا ضامن نہیں بلکہ ایک مکمل نظام

توحید اور اطاعتِ  نظریات جیسے سیکولرازم، قوم پرستی، سرمایہ داری اور سوشلسٹ نظام کا علمی و منطقی رد پیش کیا اور حکومتِ دااودی، حاکمیِ 

رسات  کے اصول پر مبنی نظریہ پیش کیا

7

 ۔

 :جماعت اسلامی کا قیام

ی ں1941اگست 
م
و لاناء 

م
کی بنیاد رکھی، تاکہ ایک نظریاتی تحریک کے تحت قرآن و سنت کی روشنی میں  جماعت اسلامیمودودیؒ نے لاہور میں  

 حیات کی تشکیل ممکن ہو سکے۔جماعت اسلامی کو صرف سیاسی جماعت نہیں بلکہ ایک تربیتی اور نظریاتی تحریک کا درجہ دیا گیا
ِ
، جو ہر دور اسلامی نظام

نے پاکستان منتقل ہو کر جماعت کی فعالیت کو نئے سیاق و سباق میں ڈھالا النہوں د ک کے بعد، تقسیم .میں خلافت الٰہیہ کے قیام کا عزم لیے ہوئی تھی

8

. 

 :علمی دامات اور اہم تصانیف

 دامات انجام دیں۔ الن کی سب سے معروف تالیف مولانا 

 

 مت
قی

 

ن
ہے، جو اردو زبان  تفسیرِ تفہیم القرآنمودودیؒ نے اسلامی فکر و دعوت میں گرا

لہ ، دینِ حق، الجھاد فی الاسلاماس کے علاوہ ان کی دیگر اہم کتب میں  .ر قرآن کو مفہومی اداز سے پیش کرنے کی کوشش کرتی ہےمیں ہے او
ٔ
س
م

برصغیر بلکہ مختلف زبانوں ف مودودیؒ نے اپنے افکار کو نہ صرمولانا ۔وغیرہ قابلِ ہکر ہیں پردہ ،اسلامی تہذیب و اصولِ مبادی، خلافت و ملوکیت

میں ترجمہ شدہ کتب کے ہریعے عالمی سطح تک پہنچایا، اور متعدد تحریکات اسلامی پر وہ اثراداز ہوئے

9

 ۔

 :جدوجہد، مشکلات اور قید و بند کی زدگی

انہیں گرفتار کیا کے عرصے میں  1955تا  1953، اور 1950تا  1948مودودیؒ کو پاکستان میں متعدد مرتبہ قید و پابندی کا سامنا کرنا پڑا۔ سنہ مولانا

اس کے .میں ان پر موت کی سزا بھی عائد ہوئی، لیکن بعد میں اسے عمر قید میں تبدیل کیا گیا اور بالآخر اس سزا کو منسوخ کیا گیا۔ 1953سنہ  .گیا

 .علاوہ موازی سیاسی و عسکری تقاضوں، پابندیوں اور نظریاتی مخالفت کا سامنا بھی کرنا پڑا

 

 



A comparative Analysis of  Tafseer Tafhīm ul Qur’ān and Al Kawthar fi Tafsīr al Qur’ān Al-JAMEI 

 

[189] 

Vol. 3 No.1 (Oct-Dec 2025) 

 

 

 :وفاتآخری ایام اور 

ء کو بوفالو، نیو یارک میں 1979ستمبر  22ء میں وہ علاج کے لیے امریکہ گئے، اور 1979مودودیؒ کی صحت طویل عرصے سے ناساز رہی۔ اپریل  سید

میں کی گئی (انتقال کر گئے۔ان کی تدفین لاہور کے علاقے منصورہ

10

 ۔

 میراث اور اثرات:

علمی بحث و مباحثے اور نوجوان نسل کے لیے محرک ہے۔ ان کے فلسفے نے جماعت اسلامی، مودودیؒ کا فکری ورثہ آج بھی تحریک اسلامی،  سید

 اخوان المسلمون اور دیگر اسلامی تحریکوں کو متاثر کیا ہے، اور ان کی کتابیں دنیا کی مختلف زبانوں میں دستیاب ہیں۔

 تعارف تفسیر:

 ہے جس نے قرآن جید  کے فاہیم  کو عام ہم  اداز میں پیش کرنے کی کوشش کی۔ اس کا تفہیم القرآن مولانا سید ابوالاعلیٰ مودودیؒ کی اردو تفسیر

میں شائع ہوئی۔ اس تفسیر کا  1972میں ہوا اور تقریباً تیس سال کی محنت کے بعد چھ جلدوں کی صورت میں مکمل ہوئی، آخری جلد  1942آغاز سنہ 

 مطالعہ نہ مجھا  جائے بلکہ ایک زدہ ضاطۂ حیات کے طور پر پیش کیا جائے جو فرد و اتماعع، بنیادی مقصد یہ ہے کہ قرآن کو محض زبان و تاریخ کا

سیاست، معیشت اور تہذیب کے مسائل کا حل پیش کرے۔ تفہیم القرآن کی اہم خصوصیات میں اس کی عام ہم  زبان، منطقی تسلسل و سیاق و سباق 

نی شعور اور جامع حوالہ جات شامل ہیں جن سے قاری کی ہم  وسیع ہوتی ہے۔ اس کی قبولیت بہت وسیع کی پاسداری، علمی و فکری اداز، سیاسی و تمد

اور  ہے، اردو بولنے والے دنیا میں اور دیگر زبانوں میں ترجمے کی صورت میں یہ تفسیر دینی درارس، علمی حلقوں اور عام مسلمانوں کے مطالعے

مودودیؒ کے سیاسی و فقہی نقطہ نظر، صحابہ کرام اور عقائد کے بعض معاملات پر علامہ ، بعض علما نے رہنمائی کا ایک مرجع بن چکی ہے۔ البتہ

تمیز ممکن ہو اختلافات اٹھائے ہیں، اور اہلِ علم سے یہ کہا جاتا ہے کہ ان اختلافات کو جانتے ہوئے کتاب کا مطالعہ کیا جائے، تاکہ صحیح و غلط میں  

 القرآن:تفسیر الکوثر فی تفسیر 

 مفسر کا تعارف:

 احادد کے فرو  شیخ محسن علی نجفیؒ پاکستان کے کلیدی شیعہ علما میں شمار ہوتے تھے۔ النہوں نے قرآن کی تفسیر، دینی تعلیم و تربیت، اور بین المسلمین

 وال حصہ ہیں۔میں اپنی زدگی وقف کی۔ علمی و تربیتی ادارے، ادبی تصانیف اور اتماععی دامات ان کی شخصیت کا لاز

 ابتدائی زدگی و تعلیمی آغاز:

 ۱۹۴۳محسن علی نجفیؒ کا سالِ پیدائش 

 
ہ

و کھاء ہے، اور و
ھ

 

ی

 

من

)بلتستان، ضلع خَرمنگ( میں پیدا ہوئے۔ابتدائی تعلیم وہی اپنے والد مولانا حسین جان  

ء میں انہوں ۱۹۶۳کی شاگردی اختیار کی۔سنہ  احمد موسوی سیدسال کی عمر میں والد کے انتقال کے بعد، انہوں نے علما جیسے  ۱۴سے حاصل کی، گر 

اس کے بعد وہ پنجاب تشریف لائے، جہاں میں داخلہ لیا اور ایک برس کے ادر اردو زبان بھی سیکھ لی۔ مشارع العلومنے سندھ کے دررہ  

رر لاہور سے مربوط رہے

 

ظ

 

ت

 

من
ل

دارالعلوم جعفریہ خوشاب اور جامعۃ ا

11

 ۔

 روس:نجف اشرف میں اعلیٰ د

میں اعلیٰ دینی تعلیم حاصل کرنا شروع کی۔وہ وہاں آیت اللہ خوئیؒ اور شہید محمد  نجف اشرفنجفیؒ نے عراق کے شہر  علامہء کے قریب،۶۷–۱۹۶۶

کا سفر جاری نے فقہ، اصول، تفسیر، فلسفہ اور کلام میں مہارت حاصل کی اور علمی تربیت علامہ باقر الصدرؒ سمیت دیگر نامور علما کے شاگرد رہے،

رکھا

12

 ۔



A comparative Analysis of  Tafseer Tafhīm ul Qur’ān and Al Kawthar fi Tafsīr al Qur’ān Al-JAMEI 

 

[190] 

Vol. 3 No.1 (Oct-Dec 2025) 

 

 

 وطن واپسی اور علمی و ادارتی دامات:

  ء میں 1974

مہ 

ؒ  وطن واپس آئے اور اسلام آباد میں آئندہ دامات کا آغاز کیا۔۔علا

بف ج

 

ی

جیسے دینی ادارے قائم کیے، اور  جامعۃ الکوثرانہوں نے 

 تعلیم و تربیت کا اجرا کیا گیا، جو جدید اور  سسٹم أسوہ ایجوکیشنساتھ ہی ملک بھر میں درارسِ اہل البیتؑ کا نیٹ ورک شروع کیا۔
ِ
جیسے معیاری نظام

کے سربراہ کے منصب پر فائز  سپریمکونسل اہلِ بیتؑ پاکستانوہ پاکستان میں آیت اللہ سیستانی کے نمائندے رہے اور دینی تعلیم کو ملا کر چلتا ہے۔

 رہے۔

 اہم تصانیف و علمی دامات:

ہے، جو اردو میں  الکوثر فی تفسیر القرآنان کی سب سے معروف تالیف دونوں زبانوں میں اہم علمی تالیفات پیش کیں۔نجفیؒ نے اردو اور عربی 

ہے، جو قرآن کا ترجمہ اور مختصر تفسیر پیش کرتی ہے۔اس کے علاوہ انہوں نے  بلا  القرآنایک اور نمایاں کام ایک جامع تفسیرِ قرآن ہے۔

پر بھی تصانیف تحرر  کیں حقوقِ نسواں اور دیگر موضوعاتتہذیبِ فکر اسلامی، فلسفہ، 

13

 ۔

 وفات و اثرِ علمی:

نمازِ جنازہ جامعۃ الکوثر میں ادا کی گئی، اور ملک بھر سے علماء، طلبہ اور عوام نے اسلام آباد میں ہوا۔ ء۲۰۲۴جنوری ۹شیخ محسن علی نجفیؒ کا انتقال 

وہ نہ صرف دینی اور علمی حلقوں بلکہ درارس، مراکزِ تحقیق اور دعوتی سرگرمیوں میں مؤثر ہیں۔ان کے علمی و تربیتی اثرات آج بھی شرکت کی۔

زلزلہ زدگان یا سیلاب متاثرین کی درد، درارس و مراکز کی تعمیر، اور دیگر فلاحی منصوبے ان کی کاوشوں —سماجی فلاحی دامات میں بھی سرگرم رہے

کا حصہ تھے

14

 ۔

 تعارف تفسیر:

ہے۔  تفسیر القرآن علامہ شیخ محسن علی نجفیؒ کی وہ ممتاز اردو تفسیر ہے جو دس جلدوں پر مشتمل ہے اور اسے دار القرآن الکریم نے شائع کیاالکوثر فی 

کے  اس تفسیر کا محور مکتبِ اہلِ بیتؑ کا قرآنی نقطہ نظر ہے، جہاں مؤلف نہ صرف آیات کی تبیین کرتا ہے بلکہ مستشرقین و دیگر مکاتبِ فکر

سے انتہا تک اعتراضات کا مفصل و علمی جواب پیش کرتا ہے۔ مؤلف نے تفسیر کا منہج ترتیب وار اپنایا ہے، یعنی قرآنِ جید  کی سورۃ و آیات کو ابتدا 

مہ پیش کیا گیا ہے تسلسل کے ساتھ تشریح کیا ہے تاکہ قاری کو سیاق و سباق کا پتا چلے اور فاہیم  کا تسلسل واضح ہو۔ جلدِ اول میں ایک مفصل مقد

تشریحات جس میں موضوعاتی مباحث جیسے وحی، معجزہ، اسماءِ الحسنیٰ، قرآن کی تدوین، نسخ اور تحریف کے مسایل زر ِ بحث لائے گئے ہیں۔ تفسیر کی 

قرآن سے بیان کیا میں مؤلف نے ترجیح دی ہے کہ قرآن کی کسی آیت کی وضاحت دوسرے قرآنی آیات کی روشنی میں کی جائے، یعنی قرآن کو 

مل کیا ہے تاکہ جائے، تاکہ مفہوم کا جامع و خودبسندانہ اداز قائم ہو۔ علاوہ ازیں، مؤلف نے مستند روایات منقولہ از اہلِ بیتؑ کو وسیع پیمانے پر شا

 جب مختلف اعتراضات و سوالات کا جواب تشریح میں معصومینؑ کی تعلیمات کی روشنی ملے اور عقلی و منطقی استدلال کا اداز بھی کارفرما رہے، خصوصاً

 رہنمائی دینے کی نوبت آتی ہے۔ اس کے علاوہ، عصرِ حاضر کے چیلنجز اور سوالات کو درنِظر رکھا گیا ہے، تاکہ قاری کو نہ صرف نظری ہم  بلکہ عملی

ص  موضوع لاشش کرنے اور تحقیق کرنے میں آسانی بھی ملے۔ ہر جلد کے اختتام پر موضوعاتی فہرست فراہم کی گئی ہے، تاکہ طلبہ و محققین مخصو

 محسوس کریں

 

 



A comparative Analysis of  Tafseer Tafhīm ul Qur’ān and Al Kawthar fi Tafsīr al Qur’ān Al-JAMEI 

 

[191] 

Vol. 3 No.1 (Oct-Dec 2025) 

 

 

 آیات متعارضہ کے حوالے سے تفاسیر کا تقابل:

آیات ملتی ہیں جن کی ظاہری تشریحات  ، بعض صورتوں میں اس کے ادر ایسیقرآن جید  کی بےمثال بلاغت، فصاحت اور معنوی یکجہتی کے باوجود

یعنی آیاتِ متعارضہ۔ دویم و جدید مفسرین نے ان آیات کو حل کرنے کے لیے مختلف منہج اپنائے ہیں،  — مختلف فاہیم  کی جانب اشارہ کرتی ہیں

ضوع ہے کہ بعض نے روایات اور تنزیل کی ترتیب کو بنیاد قرار دیا، اور بعض نے فلسفیانہ، کلامی اور منطقی استدلال کا سہارا لیا ہے۔یہ بہت اہم مو

نجفیؒ نے ان متعارض آیات کی تشریح میں کون سے اصول اپنائے، اور ان کی تشریحات میں ہم آہنگی کس طرح قائم  علامہمودودیؒ اور مولانا

 ۔ہوئی۔ اس کے لیے ہم آگے مثالیں پیش کریں گے اور دونوں مفسرین کے منہج کا موازنہ کریں گے

م" کی تعبیر میں ظاہری اشکال 143 آیت سورۃ البقرہ کی -1تعارض نمبر

عل

 

لت

 ۔کے تحت"

ىٰ عَقٰ 
َ
لٰبُ عَل

َ
نْ يَنق سُولَ مٰمَّ بٰعُ الرَّ

َّ
مَ مَن يَت

َ
 لٰنَعْل

َّ
يْهَا إٰلا

َ
نتَ عَل

ُ
تٰی ك

َّ
 ال
َ
ة
َ
قٰبْل

ْ
نَا ال

ْ
 "15بَيْهٰ " وَمَا جَعَل

" 

ہ 
ک

مَ اور ہم نے وہ قبلہ جو تم الس کی طرف تھے مقرر ہی اس لیے کیا 

َ ل
ْ
َع

 

بتِ

 "کہ کون رسول کی پیروی کرنے والا ہے اور کون منہ پلٹ جائے گا 

 

فظ
ل

مَ 

َ ل
ْ
َع

 

بتِ

 

 ۔:ہے، گر اس میں چند ظاہری اشکالیں پڑ سکتی ہیں” تاکہ ہم جان لیں“لغوی معنی 

تجربی ؟”ہم جانیں“کہ  اگر اللہ ہر شے کا پہلے سے خبردار ہے، تو یہ کیسے ممکن ہے کہ وہ اس حکم کو اس لیے جاری کرےاللہ کو علم کی ضرورت؟

کیا یہ حکم صرف ایک امتحان تھا تاکہ ایمان والوں اور ناجائزوں کی تمیز ہو جائے؟ اگر ایسا ہے، تو کیا اس کا مطلب یہ ہے کہ  ۔یا امتحانی مفہوم؟

مَ "یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ ،امرِ تشریعی اور تشکیلی کے مابین فرقاللہ نے علم پایا تھا، اور پھر جاننا چاہا؟

َ ل
ْ
َع

 

لتِ

کا مفہوم شرعی حکمت کا حصہ ہے یا  "

بله کی تبدیلی کا عملی امتحان تھا؟ ب
ّررصرف رخِ ق

س
مف

کی تفہیم  مولانا مودودیؒ پر  یہاںنے مختلف منہج سے پیش کیا ہے۔ ہم  یناس چیلنج کا حل 

 رض کے حل میں فرماتے ہیں:مولانا مودودیؒ اس ظاہری تعا۔القرآن کی تشریح کو پیش کریں گے

وہ کون لوگ جو  ،تھی، تاکہ لوگوں کے باطنی رجحانات ظاہر ہوں  آزمائشحکیمانہ  "قبلہ کی ابتدائی تعیین )بیت المقدس کی طرف رخ( ایک

 مولاناکی خلوصِ  نیت سے اتباع کریں گے، اور کون وہ جو رسم و رواج، نسلی تعصب یا ظاہری رسم و رسومات کو دین سمجھیں گے۔صلى الله عليه وسلم رسول 

 آں ا اور مودودیؒ اس بات پر زور دیتے ہیں کہ اللہ کے لیے علم کا فقدان ممکن نہیں، بلکہ اس حکم کا مقصد یہ ہے کہ اعمال و رویے عملاً سامنے

سچوں و جھوٹوں کا فرق نمایاں ہو

16

" 

 :مودودیؒ کی تفصیل اور اس تشریح کی منطقی بنیادوں کی روشنی میں ان نکات کا جائزہ لیں گےمولانا  اب ہم 

 یہ حکم محض سمت بدلنا نہیں، بلکہ انسانی وفاداری کا امتحان تھا۔ -1

مَ “ -2
َ ل
ْ
َع

 

لتِ

 اللہ خود جانتا ہے، گر اس حکم کے ہریعہ لوگوں کی حقیقت آشکار ہوتی ہے۔،جہتیں رکھتا ہےکا مفہوم تشریعی اور امتحانی دونوں ” 

اس تشریح سے ظاہر ہوتا ہے کہ تفسیر کا مقصد صرف الفاظ کی وضاحت نہیں، بلکہ دین کی حکمتوں، انسانی بصیرت اور عملی نصاب کو  -3

 یر  ہونے کو برقرار رھتے  ہوئے، اس تعارض کو حل کیا کہ اللہ تعایٰ  کی مولانا مودودیؒ نے علمِ الٰہی کے کامل و ہمہاجاگر کرنا ہے۔

 ۔آزمائشوں کا مقصد بندوں کے اعمال کو ثبوت کے طور پر ظاہر کرنا ہے، نہ کہ خود اللہ کو علم حاصل کرنا

مَ "میں اس ظاہری تضاد کا یہ حل پیش کرتے ہیں کہ لفظ  الکوثر فی تفسیر القرآنعلامہ محسن علی نجفیؒ اپنی تفسیر 

َ ل
ْ
َع

 

لتِ

علمِ ظاہری سے مراد"

تھا  ہے، نہ کہ علمِ ہاتی یا حصولِ علم۔ ان کے نزدیک اللہ تعایٰ  کو کسی شے کا ناواقف رہنا ممکن نہیں، بلکہ یہ حکم ایک حکمت آمیز طریقہاظہار

نجفیؒ اس بات پر زور  علامہ اعمال آشکار ہوں اور ان کے مطابق جزا و سزا کا فیصلہ کیا جائے۔ تاکہ قبلہ کی تبدیلی کے ہریعے ایمان والوں کے



A comparative Analysis of  Tafseer Tafhīm ul Qur’ān and Al Kawthar fi Tafsīr al Qur’ān Al-JAMEI 

 

[192] 

Vol. 3 No.1 (Oct-Dec 2025) 

 

 

تے ہیں دیتے ہیں کہ یہ امتحان اللہ کے علم میں کسی کمی کا باعث نہیں بلکہ بندوں کے رویے علانیہ منظرِ عام پر لانے کا ہریعہ ہے۔ نیز، وہ مجھا 

 ،ت اختیار کرتا ہے جو عوام الناس کی ہم  کے موافق ہوں کہ قرآن بعض مواقع پر ایسی تعبیرا

ہ 
ک

مَ جیسا 

َ ل
ْ
َع

 

بتِ

، تاکہ معانی آسانی سے سمجھے جاں ا 

"اور حقیقی تعارض سے بچا جائے

17

 ۔

 تجزیہ:

مَ "ِمولانا مودودیؒ اور علامہ نجفیؒ دونوں نے لفظ 

َ ل
ْ
عَ

 

ن

کی تشریح میں یکساں اصول اختیار کیا کہ اللہ تعایٰ  کو کسی چیز کا علم حاصل کرنے کی حاجت "

مودودیؒ بیان کرتے ہیں کہ قبلہ کی ابتدا ایک حکیمانہ آزمائش تھی تاکہ باطنی مولانا نہیں، بلکہ اس کا مقصد بندوں کے اعمال کو ظہور دینا ہے۔ 

اور بندے اپنی سمت کا انتخاب کر سکیں۔ ان کے نزدیک یہ حکم محض سمت بدلی کا نہیں بلکہ وفاداری رجحانات آشکار ہوں، خلوص  کی جانچ ہو، 

مَ "کی کسوٹی تھا۔ وہ سمجھتے ہیں کہ 

َ ل
ْ
َع

 

لتِ

اللہ خود جانتا ہے، گر اس حکم نے لوگوں کی حقیقت کو آشکار کیا۔ ،کی تشریعی و امتحانی دونوں جہتیں ہیں "

نجفیؒ نے علامہ ظ کی وضاحت نہیں، بلکہ دین کی حکمتوں، انسانی بصیرت و عملی رہنمائی کو اجاگر کرنا ہے۔ اس تشریح کا مقصد محض الفا

مَ "

َ ل
ْ
َع

 

لتِ

قرار دیا، نہ کہ علمِ ہاتی یا حصولِ علم، اور اس بات پر زور دیا کہ اس کلمات کا استعمال قرآن نے عوام الناس  علمِ ظاہری اظہارکی تعبیر کو "

ّررکی ہم  کے 
س
مف

نے اس تعارض کو اس طرح حل کیا کہ  ینمطابق کیا تاکہ معانی آسانی سے سمجھے جاں ا اور حقیقی تضاد کا تاثر نہ پیدا ہو۔ دونوں 

 وہ نہ صرف اللہ کے کامل علم کو برقرار رھتے  ہیں، بلکہ تشریع و امتحان کے فکری زاویے کو بطور ہدایت و امتحان پیش کرتے ہیں۔

 ۔عت و دوستی کے ئلے م میں قرآنی آیات کا ظاہری تعارضشفا :2تعارض نمبر

ہ قرآن جید  میں روزِ قیامت کی چند آیات شفاعت کی نفی کرتی ہیں، اور کچھ مخصوص  حالات کے تحت اس کی اجازت دیتی ہیں۔ مثلاً سورۃ البقر

، زخرف اور انبیاء اس تصور کو  ( اور دیگر255میں شفاعت کی قطعی نفی ملتی ہے، جبکہ آیت الکرسی )آیت  254کی آیت 

ٰ

ہ
ٰ
سورتیں جیسے ُ

ّرر
س
مف

میں علمی بحث کو جنم دیا ہے کہ کیا حقیقتاً شفاعت ہوگی؟ اگر ہوگی، تو  ینمعیّن شرائط کے تحت بیان کرتی ہیں۔ اس ظاہری اختلاف نے 

اس بحث میں نمایاں امام رکھتی ہے؛ انہوں نے شفاعت کے اختلافی بیانات  تفہیم القرآنکس کو، اور کن شرائط پر؟ مولانا مودودیؒ کی تفسیر 

جیسے اصولوں کے حوالے سے اس طرح ہم آہنگ کیا ہے کہ نہ تو یہ تصور متناقض بنتا ہے اور نہ  اہنِ الٰہی، عدات ِ دااودی اور استحقاقِ عملیکو 

مودودیؒ کے نقطۂ نظر کو واضح کرنا ہے کہ کس طرح انہوں نے شفاعت کو منطقی و  ہی توحید کا عقیدہ متاثر ہوتا ہے۔ اس تجزیے کا مقصد مولانا

 قرآنی اصولوں کے تحت منظم کیا۔

 "اللہ تعایٰ  کا فرمان:
ٌ
ة
َّ
ل
ُ
 خ

َ
 بَيْعٌ فٰيهٰ وَلا

َ
تٰيَ يَوْمٌ لا

ْ
نْ يَأ

َ
بْلٰ أ

َ
مْ مٰنْ ق

ُ
نَاك

ْ
ا رَزَق فٰقُوا مٰمَّ

ْ
ن
َ
ذٰينَ آمَنُوا أ

َّ
هَا ال يُّ

َ
  يَاأ

َ
  وَلا

ٌ
فَاعَة

َ
18"ش

 

 :میں فرماتے ہیں کے ترجمہ 254سورۃ البقرہ کی آیت  مولانا مودودیؒ 

ئدہ اے ایمان والو! وہ مال جو اللہ نے تمہیں دیا ہے، اس میں سے خرچ کرو اس سے پہلے وہ دن آجائے، جب نہ خرید و فروخت ہوگی، نہ دوستی فا"

گ ظالم ہیں جو کفر کی راہ پر گامزن ہیںدے گی، اور نہ ہی سفارش کچھ کام آئے گی۔ بے شک وہ لو

19

 "۔

( وہ 2( کفر اختیار کرنے والے، )1اس آیت سے چار اقسام کے افراد مراد ہو سکتے ہیں: )"مودودیؒ بیان کرتے ہیں کہ  مولانا تفسیر کے حوالے سے

 یالل رھتے  ہوں کہ سفارش ( وہ لوگ جو یہ غلط4لانے والے، اور )( روزِ قیامت پر ایمان نہ 3جو مال کی محبت میں مبتلا ہو کر اللہ کا حکم ترک کر دیں، )

ان کی درد کرے گی۔ انہوں نے یہ موقف اختیار کیا ہے کہ یہ تشبیہ انسان کی حقیقت کو آشکار کرنے کے لیے دی گئی ہے نہ کہ اللہ کے علم  دوستیو 



A comparative Analysis of  Tafseer Tafhīm ul Qur’ān and Al Kawthar fi Tafsīr al Qur’ān Al-JAMEI 

 

[193] 

Vol. 3 No.1 (Oct-Dec 2025) 

 

 

اور ظالم لوگوں  پر پیش کیا ہے، اور اللہ کے کافرت  کی کسوٹی کے طور میں کمی لانے کی۔ اس طرح انہوں نے اس آیت کی تشریح میں بندوں کی حا

کی حقیقت کو واضح کیا ہے

20

 ۔"

 —جیسے مال، تعلقات، اثر و رسوخ یا سفارش  —مولانا مودودیؒ کے نزدیک اس آیت کا اصل مقصد یہ بیان کرنا ہے کہ قیامت کے دن دنیاوی ہرائع 

 بے اثر ثابت ہوں گے۔ دنیا میں لوگ نجات یا فائدہ حاصل کرنے کے لیے مال خرچ کرتے ہیں، تعلقات بناتے ہیں یا سفارش لاشش کرتے ہیں، گر

کرتے بلکہ غیر مجاز، غیر مستحق اور بے بنیاد سفارش  مطلق نفی نہیںمودودیؒ یہاں شفاعت کی مولانا قیامت میں یہ تمام سہولتیں کارگر نہ ہوں گی۔ 

 ۔ نہ کر سکے گارش کی بنیاد پر اللہ کے سامنے رجعکی نفی کرتے ہیں۔ یعنی کوئی بھی شخص اپنا یا دوسروں کا رابطے، اثر یا سفا

 کا ترجمہ میں لکھتے ہیں: 255البقرہ کی آیت  سورۃ

کون ہے جو اس کی جناب میں الس کی اجازت کے بغیر سفارش کر سکے۔

21

 

 اس آیت کی تفسیرمیں لکھتے ہیں:

یہ بیان دراصل الن مشرکین کے غلط تصور کی سخت تردید ہے جو یالل کرتے تھے کہ ان کے بت، بزرگ یا غیر ہی وقوف شخص قیامت کے دن "

کوئی اللہ کے سامنے سفارش کریں گے اور انہیں نجات دلواں ا گے۔ اللہ تعایٰ  اس یالل کو قطعی رد کرتے ہیں اور فرماتے ہیں کہ قیامت کے دن 

؛ بلکہ بھی سفارش نہیں کر سکے گا گر اس کی وہ اجازت دے جسے خود اللہ منتخب کرے۔ اور وہ اجازت بھی محض دعوے یا تعلق کی بنیاد پر نہیں ہوگی

اس کو دی جائے گی صرف الس کے لیے جو اللہ کی نظر میں مستحق ہو

22

 ۔"

سے ہوگی۔ یعنی صرف وہ لوگ سفارش کرنے کے مجاز ہوں گے جنہیں  اللہ کے اہنمولانا مودودیؒ کے نزدیک، اگر شفاعت ہوگی بھی، تو صرف 

قیامت ۔ نظورر کرے۔ یہ آیت ہلی  آیت کی وضاحت و تخصیص ہے خود اللہ اجازت دے، اور صرف وہی لوگوں کی سفارش قبول ہوگی جنہیں اللہ

 کے دن عام سفارش کارگر نہیں ہوگی، بلکہ صرف اللہ کی اجازت یافتہ شفاعت ہی قابل قبول ہوگی۔

 متقین کی دوستی کا فائدہ:-67سورۃ الزخرف آیت

کو چھوڑ کرباقی سب دوست ایک دوسرے کے دشمن ہو جاں ا جب وہ دن آئے گاتو متقین "ترجمہ میں لکھتے ہیں: مولانا مودودیؒ اس آیت کے

گے

23

" 

 اس آیت مبارکہ کی تفسیر میں لکھتے ہیں:

یعنی وہ تعلقات جو دین کی دامت، حق کی حمایت اور نیک ،روزِ قیامت وہ صرف دوستیاں باقی رہیں گی جو نیکی، تقویٰ اور اللہ کی رضا پر مبنی ہوں گی "

ہوں۔ دنیاوی فاہدات، گناہ، ظلم، خودغرضی یا لالچ کی بنیاد پر بنیں وہ سب رابطے قیامت کے دن دشمنی میں بدل مقصد کے لیے قائم کیے گئے 

بربادی کا  جاں ا گے۔ اس دن واضح ہو جائے گا کہ کن کی دوستی دنیا و آخرت دونوں میں فائدہ مند تھی، اور کن کا ساتھ دونوں جہانوں میں نقصان اور

باعث تھا

24

 ۔"

سب سے پہلے، انہوں نے یہ  ،ظاہری تعارض کو تین بنیادی اصولوں کے ہریعہ حل کرنے کی کوشش کی ہے میں مودودیؒ نے ان آیاتِ  مولانا

ممنوع ہے۔ دوسرے، قیامت کے دن صرف وہ سفارش قابل قبول  اللہ کے اہن کے بغیرواضح کیا کہ شفاعت مطلقاً ممنوع نہیں بلکہ صرف 

میں اجازت دی ہو۔ اور تیسرا، وہ مؤکد ہیں کہ وہی دوستیاں اور سفارشات ثمر آور ہوں گی جو ایمان،  ہ اختیاردائرہوگی جو اللہ نے مخصوص  

یعنی وہ روابط جن کے پس پردہ دنیاوی فاہد، فریب، یا ظلم ہو، وہ قیامت کے دن بے اثر ثابت ہوں ۔تقویٰ اور نیکی کی بنیاد پر قائم کی گئی ہوں 



A comparative Analysis of  Tafseer Tafhīm ul Qur’ān and Al Kawthar fi Tafsīr al Qur’ān Al-JAMEI 

 

[194] 

Vol. 3 No.1 (Oct-Dec 2025) 

 

 

ظاہر ہوتا ہے کہ مودودیؒ نے شفاعت کے تصور کو نہ صرف قرآن کے متضاد بیانات کے ساتھ ہم آہنگ کیا بلکہ عقیدہ گی۔ اس مبنی فکر سے 

 ۔توحید اور عدلِ الٰہی کو بھی محفوظ رکھا

وستی یا قیامت کے روز دنیاوی سہارے  تجارت، دان آیات مبارکہ کے درمیان ظاہری تعارض کے بارے میں علامہ محسن نجفی لکھتے ہیں  :"

کام نہ آں ا گے۔ وہاں صرف وہ مال کارگر ہوگا جو اللہ کی رضا کے لیے خرچ کیا گیا ہو۔ نجات کے لیے سب سے بہتر عمل  —سفارش وغیرہ 

 یہی ہے کہ انسان اپنی کمائی اللہ کی راہ میں دے، نہ کہ اسے دنیاوی اماصد کی خاطر جمع کرے۔ اسلام بھی یہی درس دیتا ہے کہ مال کا مقصد

میں اللہ حصولِ آخرت ہونا چاہیے، نہ کہ دنیاوی دکھاوے یا فاہد۔ مال خرچ کرنا محض فریضہ نہیں بلکہ نیکی کا اعلیٰ ہریعہ ہے، اور جو شخص دنیا 

کے دین کے لئے بخشش کرے گا، قیامت کو اس کے پاس نجات کا سامان ہوگا۔ گر جو مال خرچ نہ کرے، اس کے لیے آخرت میں نہ تجارت 

اسے  لوگ سب سے زیادہ نقصان اٹھاں ا گے ،سہارا رہے گا، نہ دوستیاں فائدہ دیں گی، نہ سفارش کام کرے گی کا 

25

 "۔

میں اس آیت کی وضاحت کرتے  الکوثر فی تفسیر القرآنعلامہ محسن علی نجفیؒ نے اپنی تفسیر کی تفسیر میں لکھتے ہیں:"255سورۃ البقرہ کی آیت 

یعنی اللہ نے وہ منصب اور  —کا مفہوم بھی شامل ہے  اختیار و منصبف اجازت کا معنی نہیں رکھتا، بلکہ اس میں ہنصراہوئے بیان کیا ہے کہ لفظ 

، اولیا
ؑ
ء، اختیار خود مقرر کیا ہے کہ کون شفاعت کرنے کا اہل ہوگا۔ وہ اس بات پر زور دیتے ہیں کہ شفاعت کرنے والے افراد )مثلاً انبیاء

عت کا حق نہیں رھتے ، بلکہ وہ اس اعلیٰ مرتبے اور مخصوص  شرائط کے حامل ہوں گے جنہیں اللہ نے مقرر فرمایا ہے۔ صالحین( بذاتِ خود شفا

ہلی  شرط یہ ہے کہ شفاعت اللہ کے حکم سے ہو، نہ کہ خود ساختہ؛ دوسری یہ کہ ،نجفیؒ نے شفاعت کی چند اہم شرائط بھی واضح کی ہیعلامہ 

 اعتبا
ِ
ر میں اللہ کے نزدیک قبول ہو؛ اور تیسری، جن لوگوں کے لیے شفاعت کی جائے ان کے اعمال میں راست بازی شفاعت کرنے والا امام

یا نیکی کا عنصر ہونا ضروری ہے

26

 ۔"

کہ قیامت کے دن دنیاوی سہارے جیسے دوستی، تجارت یا  ہےاس بات کی تنبیہ  یہ آیت "کے تناظر میں لکھتے ہیں: 67سورۃ الزخرف کی آیت 

کے ” الا المتقین“سفارش بے اثر ہو جاں ا گے، خصوصاً وہ تعلقات جو صرف دنیاوی فاہد کی بنیاد پر تھے۔ گر برخلاف اس عمومیت کے، 

ہوں گی۔ ان پرہیزگاروں کے درمیان شفاعت اور استثناء کے تحت وہ دوستیاں باقی رہیں گی جو اخلاصِ  محبت، تقویٰ اور دین کی دامت پر مبنی 

درد کا جذبہ بھی باقی رہے گا، بشرطیکہ وہ اللہ کی اجازت اور اصولِ شفاعت پر پورے اتریں

27

 ۔"

 مولانا مودودیؒ اور علامہ محسن علی نجفیؒ نے شفاعت اور دوستی کے ئلے م کو قرآن کے مختلف بیانات کے مابین توازن قائم کرنے کے لیےتجزیہ:

مودودیؒ تین اصول پیش کرتے ہیں: شفاعت مطلق ممنوع نہیں گر اللہ کے اہن کے بغیر ممنوع ہے؛ قیامت مولانا مختلف نقطہ نظر پیش کیے ہیں۔ 

، کی شفاعت وہی قابل قبول ہوگی جو اللہ نے مخصوص  دائرہ اختیار میں اجازت دی ہو؛ اور صرف وہ دوستیاں و سفارشات مفید رہیں گی جو ایمان

مودودیؒ نے شفاعت کے  مولاناوہ جو دنیاوی فاہد یا تعلق پر مبنی ہوں، قیامت میں بے اثر ہوں گی۔ اس نقطہ نظر سے ،تقویٰ اور نیکی کی بنیاد پر ہوں 

 تصور کو قرآن کی ظاہری تضادات کے ساتھ ہم آہنگ رکھا اور عقیدہ توحید و عدلِ الٰہی کو محفوظ رکھا۔

وہ کہتے  ۔کے اصول کی روشنی میں حل کرنے کی کوشش کی ہے” عموم و خصوص “میں اس اختلاف کو الکوثرنجفیؒ نے اپنی تفسیر  علامہدوسری جانب،

 ہیں کہ سفارش و دوستی کی نفی عام گناہگاروں کے لیے ہے، جب کہ متقین و اللہ کے مقرب افراد کے لیے اللہ کی اجازت سے شفاعت اور حقیقی

س طرح دنیاوی تعلقات قیامت کے دن بے اثر ہوں گے، سوائے ان تعلقات اور اعمال کے جو اللہ کی رضا اور تقویٰ پر مبنی دوستی باقی رہے گی۔ ا



A comparative Analysis of  Tafseer Tafhīm ul Qur’ān and Al Kawthar fi Tafsīr al Qur’ān Al-JAMEI 

 

[195] 

Vol. 3 No.1 (Oct-Dec 2025) 

 

 

میں اہل کفر  ۲۵۴نجفیؒ یہ نتیجہ پیش کرتے ہیں کہ قرآن میں ظاہری تضاد نہیں بلکہ ایک ہم آہنگ توازن ہے  جہاں آیتِ البقرہ علامہ ہوں۔ نتیجتاً، 

 ۔نجفیؒ نے باہوق و برتری اس فرق کو اجاگر کیا ہےعلامہ نفی ہے، گر دیگر آیات مومنوں کی سفارش کی اجازت دیتی ہیں، اور  کی شفاعت کی

 ۔وساوسِ قلبیہ پر مؤاخذہ:3تعارض نمبر

 قرآنِ جید  میں ہر آیت حق بیان کرتی ہے اور آپس میں مکمل مطابقت ہے، گر بعض امامات پر ظاہری تضاد محسوس ہوتا ہے جو قاری کے ہہن میں

ب لے چاہے تم دل میں کچھ چھپاؤ یا ظاہر کرو، اللہ اس کا حسا"میں ارشاد ہے کہ  ۲۸۴سوال کھڑا کر دیتا ہے۔ مثال کے طور پر، سورۃ البقرہ کی آیت 

۔ یہ تضاد بظاہر الجھن پیدا کرتا ہے، گر علمی "اللہ کسی جان کو اس کی طاقت سے زیادہ تکلیف نہیں دیتا"یہ واضح کرتی ہے کہ  ۲۸۶، جبکہ آیت "گا

 ۔تفسیر میں اسے قرآن کے کل تناظر، اماصدِ شریعت اور احادیث کی روشنی میں حل کیا جاتا ہے

اللہ تعایٰ  کا اختیار کامل، لا محدود اور مطلق ہے۔ وہ چاہے تو کسی کو معاف کر دے اور "اعتراض کے جواب میں لکھتے ہیں:علامہ مودودی ؒ مذکورہ بالا 

بھی کر چاہے سزا دے؛ کوئی عمل اس کی دورت سے باہر نہیں۔ وہ ہر شے پر قادر ہے، اپنے قوانین کا مالک ہے اور چاہے تو انہی قوانین سے انحراف 

ہے۔ اللہ  س کے فیصلوں پر نہ کوئی اعتراض اٹھا سکتا ہے اور نہ کوئی روک سکتا ہے، کیونکہ تمام عالم میں اعلیٰ ترین اختیار صرف اللہ تعایٰ  کاسکتا ہے۔ ال 

 ہو، تو اللہ الس کا تعایٰ  کے نزدیک انسان پر وہی ہمہ داری رکھی جاتی ہے جو اس کی طاقت کا دائرہ ہے۔ اگر کوئی کام انسان کے اختیار یا طاقت سے باہر

 بنیاد مؤاخذہ نہیں کرتا۔ لیکن اگر اس کے پاس اختیار و دورت ہو تو اس سے اس کا حساب لیا جائے گا۔ اس لیے انسان کی نیت، کوشش اور اختیار کو

ہےبنا کر ہی اللہ تعایٰ  اعمال کا فیصلہ کرتا ہے، اور ہر شخص کی ہمہ داری اس کی استطاعت کے مطابق مقرر ہوتی 

28

 ۔"

ہلی  آیت اللہ تعایٰ  کی کامل علم و دورت کو بیان  ،مولانا مودودیؒ کی تشریح کے مطابق دونوں آیات کے درمیان کوئی حقیقی تعارض نہیں ہے

کرتی ہے، اور دوسری آیت اس کے عدل و رحمت کا اظہار ہے۔ اس کا مفہوم یہ ہے کہ اگر انسان کے دل میں کوئی یالل غیر ارادی طور پر 

ئے تو اس کا مؤاخذہ نہیں ہوگا، گر جب وہ یالل ارادے اور اختیار کی صورت اختیار کر لے اور عمل کی صورت میں آئے، تب اس کا حساب آ

معاشرتی زدگی کا مکمل اسلامی نظام تبھی قائم ہو سکتا ہے جب صرف "اس ظاہری تعارض کے جواب میں علامہ محسن نجفی لکھتے ہیں:۔ہوگا

نا نہیں قوانین ظاہری طور پر نافذ نہ ہوں بلکہ دلوں کی صفائی اور اخلاقی اصلاح بھی ہو۔ اسلامی احکام کا مقصد صرف بیرونی نظم و ضبط قائم کر

اگر وہ درست ہو جائے تو پورا  —ن کے جسم میں ایک گوشت کا ٹکڑا ہے نے فرمایا کہ انساصلى الله عليه وسلم بلکہ انسان کے باطن کو بھی سنوارنا ہے۔ نبی 

یعنی بہترین معاشرہ وہ ہے جہاں ظاہری قوانین ۔دلہےوہ  —جسم درست ہو جاتا ہے، اور اگر خراب ہو جائے تو سارا جسم خراب ہو جاتا ہے 

کے متعلق لکھتے ہیں 286اور آیت  ۔ساتھ اسلامی احکام کا نفاہ ہو اور باطنی انقلاب دونوں یکجا ہوں، جہاں دل کی درستگی اور اخلاقی تربیت کے

عقل، علم یا  —انسان پر ہمہ داری اس کی استطاعت کے مطابق عائد کی جاتی ہےقرآنِ کریم کی اس آیت سے یہ اصول سامنے آتا ہے کہ :

اپنے اعمال کا خود مؤاخذہ کرنے والا کہ ہر فردقوت جتنی ہے، اتنی ہی ہمہ داری۔ پھر آیت کا دوسرا جزو اس بات کی وضاحت کرتا ہے 

 "اگر اس پر اس کی قوت سے زیادہ بوجھ ڈالا جائے، تو اس کا مؤاخذہ بے معنی ہوتا ہے، جیسا کہ ۔ہے
ٌ
سَبَتْ رَهٰينَة

َ
فْسٍ بٰمَا ك

َ
لُّ ن

ُ
بیان "29ك

کرتی ہے

30

 ۔"

کے لیے دعا کرتا وساوسِ قلبیہِ غیرِ اختیاریہ پر مؤاخذہ نہیں، گر دل کے اختیاری ارادوں کا اللہ علم رکھتا ہے ۔ اس کے بعد مومن اللہ کے عفو ورحمت 

اور ” علمِ کامل“کو  میں ان دونوں آیاتتفسیر الکوثرہے کہ بھول و چوک پر سزا نہ ہو اور ہمہ داری اس کی طاقت سے زیادہ نہ ہو ۔ علامہ نجفیؒ نے 

 ۔کے تناظر میں ایک مکمل توازن کے طور پر پیش کرکے ظاہری تعارض رفع کیا ہے” وسعتِ ظرفِ الٰہی“



A comparative Analysis of  Tafseer Tafhīm ul Qur’ān and Al Kawthar fi Tafsīr al Qur’ān Al-JAMEI 

 

[196] 

Vol. 3 No.1 (Oct-Dec 2025) 

 

 

ا مولانا تجزیہ:
ؒ
اور انسانی اختیار کے مابین الہی للہ تعایٰ  کی مطلق حاکمی، عدل اور رحمت کو تواازن طور پر پیش کرتے ہیں، یعنی دورتِ مودودی 

اس نقطے پر ان کا استدلال ہے کہ ظاہری اور باطنی دونوں آیات کو ایک جامع نظریے کے تحت ۔کرنے کی کوشش کرتے ہیں توازن قائم

 م قاری کے لیے قابلِ قبول مودودی کی تفسیر کو عامولانا مجھا  جائے، نہ کہ ہر ایک آیت کو تنہا پڑھ کر تضاد نکالا جائے۔ اسے  علمی رویے نے 

بنیادی طور پر یہ ہے کہ اسلامی معاشرہ کا وجود محض ظاہری قوانین سے ممکن نہیں، بلکہ باطنی انقلاب، دل کی کا مؤقف علامہ نجفی ؒبنایا ہے۔

 اصلاح اور اخلاقی تربیت کا امتزاج ضروری ہے۔ اس نقطے سے ان کا اہم نکتہ یہ ہے کہ صرف قانون سازی کافی نہیں بلکہ انسانی روح کی تربیت

 رکھتی ہے۔مرکزیت 

ّررین اور اہلِ کلام ممکنہ اعتراض اٹھاتے مولانا :ممکنہ حدود و چیلنجز
س
مف

مودودیؒ کی تشریح اگرچہ منطقی اور منصفانہ معلوم ہوتی ہے، لیکن بعض قرآنی 

ب اال مان لیا  ہیں کہ اس طرح کی تفہیم میں غیر ارادی یاللات کی حدود کا تعین دشوار ہوتا ہے۔ یعنی پرسش یہی ہے کہ کیا ہر یالل

 

 ج
ی

ذات غیر اراد

 

بالِ

 جائے، یا اس میں نیت کا عنصر کیسے طے ہو؟

اگر  نجفی کے نقطۂ نظر کا چیلنج یہ ہے کہ اگر صرف باطنی اصلاح پر زور دیا جائے تو قانون اور شریعت کا عملی پہلو کمزور پڑ جاتا ہے؛ اورعلامہ 

نجفی کا نقطہ درست ہے لیکن اسے عملی نفاہ اور  علامہ معاشرہ سطحی اور شکن زدہ رہ جائے گا۔صرف قانون نافذ کی جائے گر اخلاق نہ ہو تو وہ 

 شریعت کی حدود کے ساتھ تواازن کرنا ضروری ہے۔

ر دونوں کو مودودیؒ کا نظریہ ایک مضبوط بنیاد فراہم کرتا ہے کہ اللہ تعایٰ  کی مطلق حاکمی اور انسانی اختیا مولانانقطۂ امتزاج اور ممکنہ توازن:

کی  نجفیؒعلامہ قرآن کی روشنی میں متفق مجھا  جائے۔ یہ فکری قالب اسے  قاری کے لیے قابل عمل رہتا ہے جو تضاد سے پریشان ہوتا ہے۔ 

کے امتزاج پر ہے، جو عملی اور روحانی دونوں جہتوں کو یکجا کرنے کی دعوت ہے۔ یہ نقطہ معاشرتی  "باطنی اصلاح + ظاہری قانون"توجہ 

 استحکام، قانون کی پابندی اور اخلاقی تربیت کے امتزاج کو فرو  دیتا ہے۔

 روح قبض کرنے کی نسبت میں بظاہر تعارض۔:4تعارض نمبر

( 61مثلاً سورۃ الانعام )آیت  —میں مختلف ہستیوں کے نام سے منسوب کیا گیا ہے  قرآن جید  میں روح قبض کرنے کے عمل کو مختلف آیات

ان“میں یہ کام 

ت 

( میں یہ اللہ تعایٰ  کے ہات سے منسوب ہے، اور سورۃ السجدہ 42کو بتایا گیا ہے، سورۃ الزمر )آیت ” ایک جماعت فرش

 “( میں یہ 11)آیت 
ل

َ
تِ   مََ

ْ
وَ 
م
ْ ل

ر پاتا ہے۔ اگرچہ بظاہر یہ اختلاف معلوم ہوتا ہے، گر مولانا مودودیؒ نے اپنی یعنی مرنے کا فرشتہ قرا” ا

میں اسے نہایت حکمت اور یکسانیت کے تناظر میں مجھا یا ہے۔ ان کے مطابق یہ تینوں نسبتیں دراصل ایک ہی نظام ” تفہیم القرآن“تفسیر 

ِّ نظام ہے جس —کے مختلف پہلو ہیں 

ل
 ۔میں یہ تینوں حوالہ جات معلّق ہیں اور تناقض نہیں بلکہ ہم آہنگی ہیں یعنی روح قبض کرنا ایک ک

کاترجمہ کرتے ہوئے لکھتےہیں:وہ اپنے بندوں پر پورا غلبہ رکھتا ہےاور تم پر نگرانی کرنے والےمقرر کر کے بھیجتا 61سورۃ الانعام کی آیت 

الس کے بھیجے ہوئے فرشتےاس کی روح قبض کر لیتے ہیں وہ اس کام کے ہے،یہاں تک کہ جب تم میں سے کسی کی موت کا وقت آن پہنچتا ہےتو 

انجام دینے میں ہرا سی بھی سستی نہیں کرتے۔

31

 

ھاارے ہر عمل کو اس آیت کی تفسیر میں رقمطراز ہیں:

م

 

ی

ھااری ایک ایک حرکت اور ایک ایک بات کی نگرانی کرتے ہیں اور 

م

 

ی

یعنی اسے  فرشتےجو 

لکھ کر محفوظ کر لیتے ہیں۔

32

 



A comparative Analysis of  Tafseer Tafhīm ul Qur’ān and Al Kawthar fi Tafsīr al Qur’ān Al-JAMEI 

 

[197] 

Vol. 3 No.1 (Oct-Dec 2025) 

 

 

ہیں۔ یہ  اللہ تعایٰ  نے ہر انسان کے ساتھ خصوصی فرشتے مقرر کیے ہیں جو اس کی تمام گفتار، اعمال اور ارادوں کو نہایت باریکی سے ریکارڈ کرتےیعنی 

یہ سب ان کے ،چاہے انسان زبان سے کچھ کہے، کوئی یالل دل میں لائے، یا کوئی چھوٹا سا عمل کرے  —فرشتے ہمیشہ انسان کے ہمراہ رہتے ہیں 

یہ صرف  نوٹس میں آ جاتا ہے۔ ان کی نگرانی اتنی دقیق ہے کہ انسان کی ہر جنبش، ہر ادا، ہر جسمانی یا زبانی حرکت ان کے علم میں ہوتی ہے۔ گر

کیا جائے۔ یہ پورا نظام  نگرانی نہیں کرتے؛ انہوں نے یہ سب کچھ محفوظ کرنا ہے تاکہ قیامت کے دن اس انسان کا ایک مکمل اور منصفانہ ریکارڈ پیش

 ۔اس بات کا ثبوت ہے کہ اللہ تعایٰ  کا عدل مکمل ہے اور اس کے ہاں کوئی چیز چھپی ہوئی نہیں رہتی

 آیت کا ترجمہ میں لکھتے ہیں:42مولانا مودودیؒ سورۃ الزمرکی

وقت آتا ہے، اور جو لوگ ابھی مرے نہیں ہوتے، ان للہ تعایٰ  ہی وہ ہات ہے جو انسان کی روح کو الس وقت قبض کر لیتا ہے جب اس کی موت کا ا

ہیں، کی روحیں بھی نیند کے دوران ایک طرح سے قبض کر لی جاتی ہیں۔ پھر جن کے لیے موت کا فیصلہ ہو چکا ہوتا ہے، ان کی روحیں روک لی جاتی 

 کا مقررہ وقت پورا کریں۔اس حقیقت میں اللہ تعایٰ  کی بہت اور باقی لوگوں کی روحیں دوبارہ ان کے جسموں میں لوٹادی جاتی ہیں تاکہ وہ اپنی زدگی

۔بڑی نشانی ہے الن لوگوں کے لیے جو غور و فکر کرتے ہیں

33

 

 مولانا مودودیؒ اس آیت کی تشریح میں بیان کرتے ہیں کہ نیند کی حات  میں روح قبض کرنے سے مراد یہ ہے کہ انسان کا شعور اور ادراک وقتی"

تا ہے۔ اس یفیت  میں انسان زدہ ہے گر بے خبری اور بے ہوی  کی حات  میں ہوتا ہے۔ اللہ تعایٰ  نے اس حات  کو بھی ایک طور پر معطل ہو جا

 جاتا طرح کی موت قرار دیا ہے۔ کیونکہ جب انسان سوتا ہے، اس کا جسم زدہ رہتا ہے، گر وہ سوچنے، سمجھنے اور شعور رکھنے کی قوت سے عاری ہو

م نہیں ہوتا کہ الس کے گرد کیا ہو رہا ہے، کون آیا اور کون گیا۔ اس یفیت  کو نیند چھوٹی موت کہا گیا ہے۔ اس طرح جیسے موت ہے۔ اسے معلو

 اگر اللہ نہ چاہے تو وہ واپس نہ آئے۔ اس لیے سونا اور مرنا ،میں روح واپس نہ آتی، اسی طرح نیند میں بھی روح وقتی طور پر شعور سے منقطع ہوتی ہے 

ن ایک دوسرے کے قریب صورتیں ہیں، اور اس اعتبار سے نیند اور موت کو آپس میں مشابہ مجھا  گیا ہے۔اللہ تعایٰ  اس مثال کے ہریعے ہر انسا

نیند میں روح  کو یہ باور کروانا چاہتا ہے کہ مرنے کے بعد دوبارہ زدہ کرنا صرف اسی کی مرضی ہے۔ انسان کو یہ بات سمجھ لینی چاہیے کہ وہ جو اس کی

وہی دوبارہ موت کے بعد بیدار کرنا اور انسان کو حساب و کتاب کے لیے اٹھانا بھی اپنے اختیار میں رکھتا ہے۔  ،یا روک لیتا ہے  —واپس بھیجتا ہے 

ب اا چونکہ حقیقت یہی ہے، اس لیے وہی اصل مالک اور فیصلہ کرنے والا ہے، نہ کہ کوئی آدمی یا بزرگ جسے لوگ شفاعت

 

ج

 

کی

تے ہیںلکر

34

 ۔"

 کا ترجمہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں: 11مولانا مودودیؒ سورۃ السجدہ کی آیت

گے۔ ان سے کہو:"موت کا فرشتہ جو تم پر مقرر کیا گیا ہے تمھیں مکمل طور پر قبضہ میں لے لے گا پھر تم اپنے خالق حقیقی کی طرف لوٹائے جاؤ

35

 

ھااری روح کو محفوظ رکھا ہے اور قیامت مولانا مودودی اس آیت کی تفسیرمیں لکھتے ہیں:

م

 

ی

ھاارا وہ ہم مٹی میں رل مل نہ جائے گا، بلکہ ہم نے 

م

 

ی

یعنی 

۔لوٹاں ا گے  تاکہ تمہیں تمہارےاعمال کی جزا یا سزا دی جاسکے کے دن اسی کو واپس 

36
 

اور اس قہریت کے تحت وہ  ،یعنی ہر شے پر غالب اور ہر خلق پر قادر  —اللہ تعایٰ  قہار ہے "اس ظاہری تعارض کے جواب میں علامہ نجفی ؒ لکھتے ہیں:

 ":میں ارشاد ہے ۱۸انسانوں کی حفاظت کے لیے مخصوص  فرشتے مقرر فرماتا ہے۔ سورۃ الانعام کی آیت 
ً
ة
َ
مْ حَفَظ

ُ
يْك

َ
تم پر محافظ "وَيُرْسٰلُ عَل

ّررین کا یالل ہے کہ یہ فرشتے دراصل انسان ،محافظ فرشتے دو طرح کے کام انجام دے سکتے ہیںنجفیؒ کے نزدیک یہ علامہ بھیجتا ہے۔
س
مف

ایک گروہ 

اتٰبٰينَ، "کے اعمال کو لکھنے، ثبت کرنے اور محفوظ رکھنے کے ہمہ دار ہیں، جیسا کہ قرآن نے کہیں اور فرمایا
َ
حَافٰظٰينَ، كٰرَامًا ك

َ
مْ ل

ُ
يْك

َ
وَإٰنَّ عَل

مُونَ مَ 
َ
ونَ يَعْل

ُ
فْعَل

َ
یعنی عزت والے کاتب فرشتے ہیں جو تمہارے افعال جانتے ہیں۔دوسری رائے یہ ہے کہ یہ فرشتے انسان کی جان اور اس "37ا ت



A comparative Analysis of  Tafseer Tafhīm ul Qur’ān and Al Kawthar fi Tafsīr al Qur’ān Al-JAMEI 

 

[198] 

Vol. 3 No.1 (Oct-Dec 2025) 

 

 

کی زدگی کی درت کی حفاظت کرتے ہیں، یعنی وہ اس کی عمر پر نظر رھتے  ہیں اور موت تک اس کی جان کے ضامن ہیں۔ چونکہ آیت میں موت کا 

ّررین اس کو جان کی حفاظت کے ایک قرینہ کے طور پر لیتے ہیں۔لہٰذا علامہ نجفیؒ کہہ رہے ہیں کہ یہ ہکر آیا ہے، 
س
مف

ا"اس لیے بعض 

 

ہ

 

فظ
ح

وہ محافظ  "

فرشتے ہیں جو نہ صرف اعمال محفوظ کرتے ہیں بلکہ زدگی کو موت سے محفوظ رکھنے والا پہلو بھی ان کی ہمہ داری میں شامل ہے

38

 ۔"

میں واضح کیا ہے کہ جن قرآنی آیات میں انسان کی روح قبضے کا ہکر آتا ہے اور مختلف ہستیوں )اللہ  تفسیر الکوثرعلامہ محسن علی نجفی نے اپنی تفسیر 

تِ، فرشتے( کا تذکرہ ملتا ہے، یہ تضاد نہیں بلکہ ایک ہی کارروائی کی مختلف سطحوں کی عکاسی ہیں۔ مثلاً
ْ
وَ 
م
ْ ل

 ا
ل

َ
، وہ بتاتے ہیں کہ روح قبض تعایٰ ، مََ

نفُسَ حٰينَ مَوْتٰهَا"ہے، جیسا کہ  اصل فاعل اللہ تعایٰ کرنے کا 
َ ْ
ى الْ

َّ
ُ يَتَوَف

َّ
تِ  مباشرتی فاعلکی آیت میں آیا ہے؛ پھر اس قبضے کا "39اللّٰ

ْ
وَ 
م
ْ ل

 ا
ل

َ
وہ مََ

 "ہے، جیسا کہ 
ُ
لَ بٰك ٰ

 
ذٰي وُك

َّ
وْتٰ ال

َ ْ
كُ الم

َ
ل م مَّ

ُ
اك
َّ
لْ يَتَوَف

ُ
بھی کام  معاون فرشتوں کا گروہمیں ارشاد ہوا؛ اور اس کے ساتھ اس کارِ عمل میں "40مْ ق

نَا"کرتا ہے، جیسا کہ 
ُ
تْهُ رُسُل

َّ
وَف

َ
وْتُ ت

َ ْ
مُ الم

ُ
حَدَك

َ
ا جَاءَ أ

َ
یٰ إٰذ نجفیؒ کے مطابق، روح قبض کرنے کا عمل ایک علامہ کی آیت بتاتی ہے۔  "41حَتَّ

 م اللہ تعایٰ  کی طرف سے حکم   ۔منظم سلسلہ ہے
کی
بااشرتفرشتوں ب

 م
ِکی

 

ت

ْ
وَ 
م
ْ ل

اا
ل
ك
َ ب
َ
عااونت، اور مختلف آیات میں مختلف ہستیوں کا ہکر اسی تسلسلِ مراحل کی م

 نشادہی کرتا ہے نہ کہ تضاد۔

 تجزیہ:

کا ہکر کرتے ہوئے کہا ہے کہ اللہ تعایٰ  ہی وہ ہات ہے  42 کی آیت مودودیؒ نے اپنی تفسیر تفہیم القرآن میں خاص  طور پر آیتٔ سورۃ الزمرمولانا

  حات  میں لے لیتا ہے۔ نیند کے ادر روحِ 

فک
قّ

انسان جو انسان کی روح کو موت کے وقت قبض کرتا ہے، اور نیند کی حات  میں بھی وہی روحیں تو

ر میں ایک مشابہ ہے۔ اس سے ایک اہم مقصد یہ کے شعور، ادراک، ارادہ وغیرہ وقتی معطل ہو جاتے ہیں، اس لیے وہ یفیت  مو ِ
 
ت کی طرف مظاہ

یح کے ہے کہ انسان سمجھ جائے کہ زدگی اور موت کا اختیار بالکل اللہ تعایٰ  کے ہاتھ میں ہے؛ کوئی غیر اللہ اس میں اصل فاعل نہیں۔ اس تشر

جہاں اللہ کا قبض روح کا اختیار  ،سمجھتے ہیں ایک عمیق معنوی درجے بلکہ مودودیؒ ان آیات میں ظاہری اختلاف کو تضاد نہیں سمجھتےمولانا تناظر میں، 

ے طور پر ہے؛ جہاں حات ِ نیند بیان ہوئی، وہاں وہ عین اختیار کا مظہر ہے۔
علک
 بیان ہوا، وہاں وہ اصل فا

نجفیؒ کے نزدیک، علامہ علامہ محسن علی نجفی نے اپنی تفسیر الکوثر فی تفسیر القرآن میں اس موضوع کا جائزہ کچھ مختلف زاویے سے پیش کیا ہے، 

تِ، فرشتے( ایک دوسرے کے خلاف نہیں بلکہ 
ْ
وَ 
م
ْ ل

 ا
ل

َ
  طحیںمختلفمختلف آیات جن میں روحِ انسان کے قبضے کا ہکر ہے )مثلاً اللہ تعایٰ ، مََ

تِ وہ عامل ہے جو  مختلف عواملاور 
ْ
وَ 
م
ْ ل

 ا
ل

َ
ظاہر کرتی ہیں۔ وہ کہتے ہیں کہ عملِ قبضِ روح کا اصلی فاعل اللہ تعایٰ  ہے؛ پھر اس کے حکم سے مََ

تِ ،مباشَرتی کردار ادا کرتا ہے؛ اور پھر فرشتوں کی جماعت معاون ہے۔ یعنی اللہ
ْ
وَ 
م
ْ ل

اا
ل
ك
َ ب
َ
 ے،م

سلہ
سب

 

ت کن

تحت یہ  نجفیؒ اس ماڈل کے  علامہ۔فرشتےکاا

اور کہیں اللہ قبض کرتا ہے، کہ فرشتے روح قبض کرتے ہیں کہتے ہیں کہ جب قرآن کہے ِ

 

ی
ْ
وَ 
م
ْ ل

 ا
ل

َ
تو ہر حوالہ ایک مختلف سطح پر  —اور کہیں مََ

 ا
ِ
کامل حکمت کا مظہر ہے، نہ کہ کسی بے اور لہی منظرِ کار دکھا رہا ہے، نہ کہ قرآنی تضاد۔ الن کی تشریح اس بات پر زور دیتی ہے کہ یہ نظام

  کی دلیل۔

بظگ ن

 ضا

 نقاطِ راطہ اور اختلاف:

ّررین اس بات پر متفق ہیں کہ روحِ انسان کا قبض ہونا صرف ایک مختصر یا عسکری عمل نہیں بلکہ داا کے اختیار اور  :نقاطِ راطہ
س
مف

دونوں 

 نیند اور موت کے مابین قرآن نے جو تشبیہ دی ہے، وہ روح کا مؤقت علق حکمت کا مظہر ہے۔ دونوں نے اس بات کی طرف اشارہ کیا ہے کہ



A comparative Analysis of  Tafseer Tafhīm ul Qur’ān and Al Kawthar fi Tafsīr al Qur’ān Al-JAMEI 

 

[199] 

Vol. 3 No.1 (Oct-Dec 2025) 

 

 

ہ اا، اور مولانا—ہونا ظاہر کرتی ہے 
ک

 

 ب
ت فن
ک

نجفیؒ نے مختلف طحیں بیان کیں جن میں روح کا تعلق جسم  علامہ مودودیؒ نے نیند کو موت کی مانند 

 سے مرتّب ہو جاتا یا منقطع ہوتا ہے۔ دونوں نے یہ کہا ہے کہ مختلف آیات کا ادازِ بیان تضادی نہیں بلکہ متفرق زاویے ہیں۔

یٰ  ہے اور نیند کی حات  کو اس کی مثال کے مودودیؒ زیادہ اس بات پر زور دیتے ہیں کہ اصل قبض روح کا فاعل اللہ تعا مولانانقاط اختلاف:

 مراحل )طحیں( کے علامہ طور پر بیان کرتے ہیں۔ وہ نسبتاً تأویلی زبان استعمال کرتے ہیں )مثلاًنیند میں شعور معطل ہونا۔ 
ِ
نجفیؒ اس کو نظام

 کرتے ہیں۔ اس لحاظ سے نجفیؒ کا تجزیہ ھوڑڑا یعنی وہ اصل فاعل، مباشر فاعل، معاون فاعل کا واضح تقسیم پیش —لحاظ سے مرتب کرتے ہیں 

نجفیؒ شاید مکتبِ امامیہ کے تناظر سے تشریح دیتے ہیں )جیسا ان کی تفسیر کی ساخت سے معلوم  علامہہے۔ (structural) زیادہ ساختی

 رہے ہیں۔مودودیؒ اہلِ سنتِ دیوبندی/ اصلاحی مکتب کے ہونا کے ناطے تشریحِ عمومی اداز سے کر علامہ ہے(؛ 

  مختلف ہستیوں کی  :علمی اثرات اور اہمیت 

 

ت عی

 

ن بب 
ب

یہ دونوں تشریحات اس لحاظ سے اہم ہیں کہ وہ قرآنی آیات میں بظاہر موجود تعددِ منسو

 ّ
س
مف

ررکے طرف روحِ قبض کرنے کا منسوب ہونا، کو تضاد کے طور پر نہیں بلکہ حکمتِ الٰہی کے متنوع مظاہر کے طور پر دیکھا گیا ہے۔ اس سے 

علمی تشخص میں گہرائی آتی ہے۔ اس موضوع پر غور کرنے سے انسان کے سامنے اللہ تعایٰ  کی قوت، علم، حکمت اور زدگی و موت پر اس کے 

مودودیؒ کی تشریح نیند کو  علامہ مثال کے طور پر، ،دونوں تشریحات نے عملی معنی میں بھی اثر چھوڑا ہے۔اختیار کی حقیقت واضح ہوتی ہے 

ے اللہ کے اختیار میں ہے اس سے اخلاقی بیداری پیدا ہوتی ہے۔ مو

 

جظ
ل

علامہ ت کی مشابہ یفیت  کہنے کے بعد، انسان کو یہ فکر دلاتی ہے کہ وہ ہر 

 نجفیؒ کی تشریح طحیں اور مراحل پیش کرتی ہے، کیونکہ وہ ساختی تجزیے کا ماحول فراہم کرتی ہے۔

ا البحث:

 

ب
 

  

 ن

ّررپہلے ظاہری تعارض کے تناظر میں 
س
مف

مَ "نے لفظ ین دونوں 

َ ل
ْ
َع

 

لتِ

کی تشریح میں ایک مشترکہ اصول اختیار کیا ہے کہ اللہ تعایٰ  کو کسی "

مودودیؒ نے اسے ایک وفاداری کی مولاناشے کا علم حاصل کرنے کی ضرورت نہیں، بلکہ اس کا مقصد مومنوں کے اعمال و روی ّ ں کا ظہور ہے۔ 

نجفیؒ نے اسے علمِ ظاہری اظہار کے طور پر دیکھا ہے، نہ کہ علمِ ہاتی۔نتیجتاً، یہ ظاہری تعارض )کہ اللہ جاننے کے علامہ  ئش قرار دیا ہے، جبکہ آزما

یح سے قرآن کی لیے حکم دیتا ہے( اس طرح حل ہو جاتا ہے کہ یہ علمِ الٰہی کی کمی نہیں بلکہ انسان کی جانچ اور امت کی ہدایت کا ہریعہ ہے۔ اس تشر

ّرر۔دوسرے ظاہری تعارض میں ہم آہنگی اور مطابقت کا تصور تقویت پاتا ہے
س
مف

نے شفاعت اور دوستی کے ئلے م میں قرآن کے مختلف بیانات ین 

شفاعت مطلق  (۱مودودیؒ تین بنیادی اصول بیان کرتے ہیں: ) مولانا کے مابین ظاہری تضاد کو حل کرنے کے لیے ٹھوس نقطۂ نظر پیش کیے ہیں

قیامت کے دن وہی شفاعت قبول ہوگی جسے اللہ نے مخصوص  دائرے میں اجازت دی ( ۲ممنوع نہیں، گر اللہ تعایٰ  کے اہن کے بغیر ممکن نہیں؛ )

د پر ہوں، قیامت میں صرف وہ دوستیاں و سفارشات کارگر ہیں جو ایمان، تقویٰ اور نیکی کی بنیاد پر ہوں، وہ جو دنیاوی فاہد یا تعلق کی بنیا( ۳ہو؛ )

ے اصول کے تحت دلیل دیتے ہیں کہ شفاعت و دوستی کی نفی عام حکم ہے جو دنیاوی علامہ بے اثر رہیں گی۔ دوسری طرف، 
صک
نجفیؒ عموم و خصو

حقیقی دوستی کے مستحق تعلقات پر مبنی افراد کے لیے ہے، جبکہ مومنین، اللہ کے مقرب اور نیک اعمال کے حامل افراد اللہ کی اجازت سے شفاعت و 

مختلف آیات مختلف حالات، مراتب اور  —ہیں۔ نتیجتاً، انہوں نے یہ ثابت کیا ہے کہ قرآن میں تضاد نہیں بلکہ ایک ہم آہنگ توازن پایا جاتا ہے 

کی مطلق حکمرانی، عدل اور رحمت  مولانا مودودیؒ نے اللہ تعایٰ تیسرے تعارض  ظاہری میں مخاطبین کے تحت بولی گئی ہیں، نہ کہ کوئی داخلی تناقض۔

یز  دی تجو کو انسانی اختیار کے ساتھ تواازن اداز سے پیش کیا ہے، اور قرآن کی مختلف آیات کو ملا کر ایک جامع نظریاتی فریم ورک میں سمجھنے کی

کو مرکزی  دل کی تربیت اور اخلاقی ترقی باطنی اصلاح،نجفیؒ نے اسلامی زدگی پر صرف ظاہری قانون سازی نہیں بلکہ ہے۔ دوسری جانب علامہ 



A comparative Analysis of  Tafseer Tafhīm ul Qur’ān and Al Kawthar fi Tafsīr al Qur’ān Al-JAMEI 

 

[200] 

Vol. 3 No.1 (Oct-Dec 2025) 

 

 

رر ّ
س
مف

نے علم و انصاف، اختیار و ہمہ داری، اور شریعت و روحانیت کے امتزاج کو اجاگر کیا ہے، اور اس  یناہمیت دی ہے۔ اس طرح دونوں 

چوتھے اور آخری تعارض ظاہری دی ہے۔امتزاجی نقطۂ نظر نے قرآنی الفاظ میں بظاہر دکھائی دینے والے تضادات کو ایک ہم آہنگ اور مؤثر شکل 

کے بیانات  "اللہ تعایٰ  ہی روح قبض کرنے والا ہے"میں  42میں واضح کیا ہے کہ سورۃ الزمرٰ، آیۃ  تفہیم القرآنمولانا مودودیؒ نے اپنی تفسیر میں 

  تشبیہ تضاد نہیں بلکہ مختلف معنوی زاویے ہیں۔ ان

قفک

ہی اصل فاعل ہے، اور جہاں نیند  کے بقول، پہلے اللہ اور نیند کی حات  میں روح کا مؤقت تو

 کی مثال ہے وہاں وہ اختیارِ الٰہی کا مظہر ہے۔ دوسری طرف علامہ نجفیؒ نے وضاحت کی ہے کہ مختلف آیات میں روحِ قبض کرنے کا ہکر مختلف

تِ( کے لیے ہے 
ْ
وَ 
م
ْ ل

 ا
ل

َ
ّررجو تضاد نہیں بلکہ مرحلوں کی نما،سطحوں )اللہ، فرشتے، مََ

س
مف

اس امر پر متفق ہیں کہ روح کا قبض  ینئندگی ہے۔ دونوں 

 ۔ہونا داا کے اختیار اور حکمت کا اظہار ہے، نہ کہ الفاظ کا لغوی تضاد

 تجا لہاحو

 

                                                 
1

 18:15القرآن،

2

 82: 4القرآن،

3

 64: 19القرآن،

4

ھ میں ہوئی ،بہت بڑے ادیب،شاعر،روایت اور درایت جاننے 467عمربن محمد بن عمرجو کہ زمخشری کے نام سے مشہور ہیں۔ان کی ولادت زمخشر کے امام پر محمود بن 

 والے تھے۔

5

 540: 1ھ(1407د بن عمر زمخشری،تفسیر الکشاف)بیروت:دارالکتب العربیۃ،محمو

6

 ۔5کراچی،اسلامی ریسرچ اکیڈمی،سن( ،سید مودودی:ایک تعارف)خورشید احمد،

7

 ۔15ء( ،2010)لاہور،اسلامک پبلی کیشنز،فکر مودودی کا مطالعہخالد علوی،

8

 ۔244ء(، 1958،)قومی ادارہ برائے تحقیق تاریخ و ثقافت ،برصغیر پا ک و د ک کی سیاست میں علماء کا کردارایچ بی خان،

9

 خورشید احمد،
ب
ج

ھ

 

می

 ۔22/ 71ء(1979مئی ،5)لاہور:ماہنامہ ترجمان القرآنتفہیم القرآن کا اسلوب و 

10

 ,11سید مودودی:ایک تعارفخورشید احمد،

11

 ۔251،آفیشل ویب سائٹ)پاکستان ؛نقوی،تذکرہ علمائےامامیہ،سن(،سوانح حیات محسن علی نجفی

12
 252ایضا؛

13

 mohsinali najfi.com،آفیشل ویب سائٹ،محسن علی نجفی علمی دامات

14

 ایضا

15

 143: 2القرآن،

16

 ۔120/ 1ء(1972)لاہور:ادارہ ترجمان القرآنتفہیم القرآن ابو الاعلیٰ مودودی ،سید

17

 ۔424/ 1ھ، طبع چہارم(1437)لاہور:مصباح القرآن ٹرسٹ، الکوثر فی تفسیرالقرآنمحسن علی نجفی،

18

 254: 2القرآن

19

 ۔193/ 1،تفہیم القرآنمودودی،

20

 ایضا۔

21

 ۔194/ 1،تفہیم القرآنمودودی،



A comparative Analysis of  Tafseer Tafhīm ul Qur’ān and Al Kawthar fi Tafsīr al Qur’ān Al-JAMEI 

 

[201] 

Vol. 3 No.1 (Oct-Dec 2025) 

 

 

                                                                                                                                                        
22

 ۔1/194،تفہیم القرآنمودودی،

23

 ۔549: 4،تفہیم القرآنمودودی،

24

 ایضا۔

25

 ۔598/ 1،الکوثر فی تفسیر القرآننجفی،

26

 ۔600/ 1، الکوثر فی تفسیر القرآننجفی،

27

 ۔148/ 8،الکوثر فی تفسیر القرآننجفی،

28

 ۔224/ 1،تفہیم القرآنمودودی،

29

 38: 72القرآن،

30

 ۔655-654،/ 1الکوثر فی تفسیر القرآننجفی،

31

 ۔547/ 1تفہیم القرآن،مودودی،

32

 ۔547/ 1،تفہیم القرآنمودودی،

33

 ۔375/ 4، تفہیم القرآنمودودی،

34

 ۔376/ 4،تفہیم القرآنمودودی،

35

 ۔41/ 4،تفہیم القرآنمودودی،

36

 ۔43/ 4،تفہیم القرآنمودودی،

37

 12-10: 82القرآن

38

 ۔64/ 3،الکوثر فی تفسیر القرآننجفی،

39

 42: 39القرآن،

40

 11: 32القرآن

41

 61: 6القرآن


